EXPOSICION EN DIALOGO (2023-2024)

Persistir,
Dignificar
y Transformar

PENSAR LA ARTESANIA A 50
ANOS DEL GOLPE DE ESTADO

Fundacion
Artesanias
de Chile






CATALOGO

Indice

07

08
12

20
22
26
30

Prélogo

Lesyle Palacios, directora ejecutiva

Introduccién:
Persistir, Dignificar y Transformar

Capitulo 1:
Artesania para persistir

Mapa de organizaciones:
Artesania en dictadura

Pueblos indigenas:
reivindicaciones ante la represion,
privatizacién y chilenizacion.

Capitulo 2:
Artesania para dignificar

Saberes y materialidades
a partir de los territorios

56
64
76
80
95
154
164

Vida en prision y afectos

Simbolos de libertad

Capitulo 3:
Artesania para transformar

Arpilleras:
demanda de verdady justicia

Artesania en didlogo:
Conversatorios 2023-2024

Arpillera Comunitaria

Agradecimientos
y bibliografia







CATALOGO 9

Prologo

Con el afan de impulsar la investigacién, difusion y conocimiento de la artesania nacional,
sus practicas y cultores, nos parecio necesario y relevante indagar en los efectos que tuvo la
dictadura civico militar en la vida de tantas personas, a 50 afios del Golpe de Estado.

En este contexto, las artesanias no estuvieron exentas de cambios, pues siempre han sido
companeras cercanas de los hogares, las cocinas, las vestimentas y tantos otros espacios de
circulacién, entendiendo su rol como indices socioculturales de una comunidad. Cambian las
tematicas, las materialidades, los espacios de creacion, los creadores y las creadoras; pero
se mantiene inquebrantable la necesidad de comunicar y, sobre todo ante este escenario, de
denunciar las vulneraciones en la busqueda de la justicia y la solidaridad.

A través de la exposicion “Persistir, dignificar y transformar. Pensar la artesania a 50 ainos
del golpe de Estado”, anhelamos abrir la reflexion sobre aquellas préacticas artesanales

que tuvieron su origen en centros de detencion y prisidn politica, en el exilio, en los hogares,
contribuyendo a la construccion de la memoria en torno a los oficios, gracias a los testimonios
de investigadores y artesanas y artesanos que permanecen en el hacer.

Agradecemos la colaboracién del Museo de la Memoria y los Derechos Humanos mediante
el préstamo de gran parte de las obras que forman parte de esta exposicién y al equipo
profesional de Fundacion Artesanias de Chile que ha delineado con gran delicadeza,
objetividad y compromiso la curatoria de esta exhibicion.

Leslye Palacios Novoa
Directora Ejecutiva (2022-2024)
Fundacion Artesanias de Chile




10 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Persistir, Dignificar

y Transformar

PENSAR LA ARTESANIA A 50 ANOS DEL GOLPE DE ESTADO

En el marco de la conmemoracién de los 50 anos del
golpe de Estado en Chile, esta exposicion curada por
la Fundacion Artesanias de Chile en base a testimonios
de artesanos y artesanas, presenta una revision de los
efectos que tuvo la dictadura civil-militar ocurrida entre
1973 y 1990 en las diversas practicas de la artesania de
aquella época.

A través de esta muestra, expresamos nuestro
reconocimiento a artesanos, artesanas, organizaciones,
redes solidarias nacionales e internacionales, y
personas diversas que, pese a las adversidades,
continuaron desarrollando sus oficios y descubrieron
en diferentes expresiones artesanales la resiliencia
comunitaria necesaria para superar esos anos. En sus
manos, la artesania aparecié como una tactica de
persistencia, dignificacion y transformacioén social.
Los antecedentes y testimonios que aqui presentamos
dan cuenta de aprendizajes y legados de quienes
vivieron la artesania en aquellos afios, y nos invitan a
reflexionar sobre el rol de estas préacticas en nuestro
presente y futuro.

La dictadura cambié de golpe la vida cultural, social
y politica del pais. Desde sus inicios, el régimen
autoritario intentd desarticular el campo de las

artes, las culturas, y los movimientos culturales que
se venian gestando desde décadas atras y que se
encontraban en una enorme ebullicion. Ello se llevd
a cabo vulnerando los derechos humanos a través
de la censura y negacion de la libertad de expresion,
represion, desapariciones forzadas, prision politica,
relegacion, exilio y asesinato politico. En el ambito
de la cultura, también se destruyeron y vigilaron
instituciones, se intervinieron universidades, se
cerraron escuelas -entre ellas, la Escuela de Canteros
de la Universidad de Chile-, se expulsé a estudiantes
y docentes y se prohibieron producciones culturales
consideradas disidentes al régimen.

Junto con este intento de desintegracion de la
cultura popular, la dictadura instal6 un fuerte discurso
nacionalista desde el cual impuso estilos de vida
vinculados al “ser chileno”, y relevé los simbolos

CATALOGO

patrios, el valor de una forma definida de familia y una
religion. Esta I6gica refundacional se impuso mediante
diversas instituciones desplegadas en todo el territorio
del pais —Juntas de Vecinos, Centros de Madres,
Municipios, Escuelas Fronterizas, y agencias misioneras
religiosas ortodoxas— que actuaron como instrumentos
de asimilacion. En este contexto, la dictadura utilizé

y promovio la artesania con el interés de entregar
unaimagen pais en medio de todas las expresiones
que buscaba acallar, pero despojandola de toda
manifestacion disidente a este discurso nacionalista.
Ello tuvo un impacto en las practicas artesanales, sobre
todo en la de los pueblos indigenas, a quienes se les
reprimié en sus practicas culturales como el uso de sus
lenguas, vestimentas, formas de organizacién politica

y roles de género, ademas del despojo territorial. En
conjunto con lo anterior, la instalacion del modelo
neoliberal fragmento significativamente el campo local
de las artesanias. El mercado oficial y autorizado por el
régimen, promovia inserciones individuales e impedia la
posibilidad de organizacién social.

1"

Pese a este intento de la dictadura de acallar y
desarticular las diversas expresiones comunitarias y
disidentes de las practicas artesanales, en paralelo,
de una forma no oficial y a veces clandestina, la
artesania persisti6 como una herramienta de
resistencia en las manos de personas prisioneras
politicas, familiares de victimas, agrupaciones,
pobladores y comunidades indigenas que
comenzaron a ver en ella una tactica de
subsistencia econémica, pero también de
articulacion, denuncia, reivindicacion cultural,
dignificacién, solidaridad y transformacion social.
Todo ello al alero de redes de solidaridad nacionales
e internacionales que fueron imprescindibles. El
"apagon cultural” que se intenté producir estuvo lejos
de hacerse efectivo gracias a todas estas personas
que, con mucha dificultad, en condiciones muy
precarias y, muchas veces, arriesgando sus vidas,
encontraron las mas diversas formas colectivas de
desafiar el orden impuesto: la artesania broté en los
suelos mas dificiles con una gran fuerzay resiliencia.






14 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Capitulo 1

Artesania
para persistir

Previo al golpe de Estado, la artesania se encontraba
en un momento de gran aliento debido a diversas
iniciativas de los gobiernos anteriores y la
preocupacion de organizar y hacer participar a los

y las artesanas en la vida econémica del pais. Junto
con la creacion en 1954 de la Agrupacion Central
del Centro de Madres (CEMA) —que buscaba, entre
otros objetivos, organizar a las mujeres en torno a

la produccion artesanal, y que bajo el gobierno de

la Unidad Popular (1970-1973) se llamoé COCEMA
(Coordinadora del Centro de Madres)—, se
promovieron diversos espacios de comercializacion
y puesta en valor de la artesania. Se instal6 la Galeria
Artesanal y surgieron varias ferias y encuentros
artesanales nacionales y regionales peridédicos que
incorporaban tanto la artesania rural como urbana.

Con laimposicién del régimen autoritario, las
instituciones gubernamentales que se preocupaban
en cierta medida de las artesanias fueron reducidas,
reemplazadas o eliminadas. Se disolvieron las
cooperativas de artesanos y se reoriento la asistencia
técnicay capacitacion. Artesanos y artesanas
quedaron desprotegidos ante la instalacion del modelo
econdmico neoliberal y se enfrentaron a problematicas

vinculadas a la falta y alto costo de materias primas;
complejidades en la comercializacion de sus productos
como el aislamiento de las zonas rurales; explotacién
por parte de los intermediarios; escasa capacitaciony
posibilidad de participar en organizaciones; y ausencia
de normas institucionales bésicas y de aspectos
promotores y crediticios.

La produccion “oficial” de la artesania, controlada 'y
dirigida por la dictadura, estuvo al alero de CEMA-
Chile, institucién que reemplazé a la anterior COCEMA
y que fue presidida durante los siguientes 42 afios por
la conyuge de Augusto Pinochet, Lucia Hiriart. CEMA-
Chile vio en la artesania la posibilidad de expresar

“lo patrio”. Se caracterizd por tener un caracter
asistencialista y ser dirigido de forma autoritaria a
través de colaboradoras voluntarias, en su mayoria
esposas de militares y mujeres que adhirieron al
régimen. En su dnimo de adoctrinar en la ideologia del
gobierno, el rol de la mujer fue entendido como el de
meras espectadoras del acontecer politico, indicando
que debian desempenarse en sus roles de esposas y
madres, e imposibilitando espacios de participacion:
se les prohibié hablar de politica y de probleméticas
relativas a sus condiciones de vida. Esta dimension

CATALOGO

de control fue un factor que incidié en la instalacion
del miedo y la desconfianza en la vida interna de

las participantes. La cantidad de socias en estos
centros fue descendiendo bruscamente, pasando de
1.000.000 en 1974 a solo 230.000 en 1982. A pesar
del trato autoritario, dada la situacién de fragilidad

y vulnerabilidad econdmica en que se encontraban
las artesanas del pais, varias de ellas siguieron

comercializando sus piezas a través de esta institucion.

CEMA-Chile tuvo un despliegue regional a través de
los CEMA rurales que actuaron como instrumentos

de disciplinamiento y asimilacién de estilos de vida
junto a otras instituciones como las Juntas de Vecinos
y los Municipios que, a través del Programa de
Empleo Minimo Campesino (PEM) y sus Escuelas de
Concentracion Fronteriza, estimularon la pérdida de
las costumbres y disolvieron patrones tradicionales de
organizacion.

En paralelo a esta artesania “oficial” que circulaba en
un mercado formal a través de CEMA-Chile, ferias y
encuentros auspiciados por corporaciones privadas,
universidades y organismos publicos, entre los

que cabe destacar la Feria de Artesania Tradicional

15

organizada por la Universidad Catdlica de Chile;
florecioé un mercado informal constituido por un gran
universo de grupos marginados, con practicas sociales
y culturales heterogéneas. Hombres y mujeres que,

por las necesidades de sobrevivencia ante la crisis
econdmica, recurrieron a la artesania. Esta produccion
artesanal nacio en las poblaciones, en las cérceles y

en organizaciones diversas, al alero de agrupaciones
no oficialistas —la mayoria pertenecientes a la iglesia
catdlica, y otras del ambito académico— que se
basaban en los valores de la solidaridad, la cooperacion
y autogestion, y que buscaban dignificar, reivindicar

y proteger a las y los artesanos; estimular formas de
agrupamiento en un contexto de desintegracion social;
fomentar el desarrollo de actividades artesanales como
alternativas de sobrevivencia econémica; contribuir
ala denuncia de la represion y cesantia; incentivar

y promover las expresiones culturales; y apoyar en
cuanto a materias primas, capacitacion y asistencia
técnica. Las piezas producidas en estos contextos
eran distribuidas en mercados solidarios constituidos
fundamentalmente por personas y organismos
internacionales.



Venta de artesanias en Talleres Solidarios
1973-1990
Fondo Marijke Oudgeest, MMDH




18 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 19

%(...) mi cabro tiene 12 aiios,
no quiere hilar, no quiere
trenzar. jHilalo, le digo yo:
‘yo no soy mujer pa’ hilar’,
me dice”.

Francisca Challapa Garcia
Textilera aymara de Achauta, Colchane
en GAVILAN, V. (1985, p. 30)

En el norte, a través de las Escuelas de
Concentracién Fronteriza y la intromision de la
religion Evangélica Pentecostal, se ensefio tejido,
ceramica vy tallado en piedra, pero despojando a

las participantes de todo vinculo a la cosmovision
indigena y sus practicas tradicionales. Se prohibid
la lengua aymara y se acentud la ensefianza de los
habitos urbanos y simbolos patrios. Ademas, se
dejaron de usar ciertas vestimentas y se introdujeron
cambios en la division sexual del trabajo, quedando,
por ejemplo, el hilado y el tejido como una labor
netamente femenina.

Isabel Challapa hilando
En GAVILAN, V. (1985, p. 31)



20 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 21

“Es la mujer mapuche quien
coloca el primer peldaiio para
recuperar culturalmente a
nuestro pueblo (...) Eluso de los
elementos culturales mapuche
toma gran relevancia: el uso de
joyas, de ropa, de la manta, del
trarilonco de lana para el varén,
empiezan a aparecer y empiezan
a fortalecer todo el proceso
cultural de recuperacion”.

Juan Painecura
Archivo de la Memoria Oral de las Artesanias,
Fundacién Artesanias de Chile

4

r r e
ATV Foer ot

k Ao
' T L, g L A

Mujeres mapuche representantes de Admapu en manifestacion en Estacion Central. Marcela Briones, julio de 1987.
Fondo Marcela Briones. MMDH



Mapa de organizaciones

PRO-CHILE (Direcciéon de
Promocioén de Exportaciones)

Fue creado en 1974 y le correspondi6 el
estudio, proposicién y ejecucién de acciones
concernientes a la promocién, diversificacion
y estimulos del comercio exterior. Su accion

INDAP (Instituto Nacional
de Desarrollo Agropecuario)

Dependia del Ministerio de Agricultura y
abastecia de materias primas en bruto a
centros artesanales. No tenia un plan nacional
de apoyo crediticio. Su plan de otorgamiento

SERPLAC (Servicio de

Planificacion Regional)

Asesoro a los intendentes y elabor6 criterios
para evaluacion de proyectos, entre los que se

MUNICIPALIDADES

SERNATUR (Servicio
Regional de Turismo)

Esporadicamente imprimi6 folletos y
catalogos sobre regiones artesanales y

apoyo ferias y eventos de caracter local.

Organismos
Gubernamentales
(Oficialistas)

A través de los empleos subsidiarios PEM y POJH, absorbieron

alguna parte de los artesanos rurales. Mantuvieron talleres

artesanales funcionando durante el tiempo de duracion del Programa

Empleo Minimo para luego traspasarlos a los CEMA rurales.

Vicaria Episcopal de la Solidaridad

Nacié en 1976 tras la disolucién del Comité
Pro-Paz. Trabajo a través de equipos zonales
repartidos en todo el territorio: centro,

norte, sur, oriente, oeste, rural-costa. Cada
vicaria territorial apoy6 a las organizaciones
solidarias (“comprando juntos”, talleres de
abastecimiento, talleres artesanales, talleres
poblacionales, huertos familiares y ollas
comunes), que surgieron de las necesidades
de los pobladores. La Unidad Central de
Talleres mantuvo vinculos con instituciones y
grupos solidarios del exterior que aportaron
donaciones y ayudas.

Fundacién MISSIO
(Misién del Hombre en la Tierra)

Institucién ecuménica oficializada por el
Arzobispado de Santiago, que junto con
respaldar la sociedad limitada de Talleres
Artesanales de Conchali apoyé y dio asistencia
a pobladores organizados de sectores
marginados. Recibié ayuda de grupos

CEMA-CHILE

A través del Decreto No 226, la dictadura militar refundd
CEMA-Chile en 1974 y lo reformé en una fundacién privada. Se
encontraba en todas las regiones de Chile a través de talleres,
locales de venta, galerias y stands.

CEMA-Chile fue disuelta en 2021 luego de un juicio que
determind que su gestion se aparté de los fines de asistencia
social para los que fue creada e incumplié de forma grave

sus propios estatutos. Lucia Hiriart fue investigada por

SERCOTEC (Servicio de Cooperacion Técnica)
Hasta 1973 era el mas importante de la artesania en
materia de asistencia técnica y crediticia. Poseia un
Departamento de Artesania dotado de facultades,
personal y competencia. Con la dictadura y la politica

IER (Instituto de Educacioén Rural)

Organismo que tuvo programas de desarrollo artesanal y que

cred la Fundacion Campesina, la cual dispuso de talleres textiles.

Tuvo lugares de venta de objetos artesanales en Santiago e
inicié programas de exportacion. Tuvo programas de asistencia

SENCE (Servicio Nacional de Capacitacion y Empleo)

Otorgd recursos para capacitacion y empleo a través de organismos

privados o publicos (municipalidades).

Fundacion Instituto Indigena

Comité de Cooperacion
para la Paz en Chile

Dependiente del Obispado de Temuco, patrocind
la creacion de los Centros Culturales Mapuche Primera organizacién que surgié en 1973 en defensa y

que dieron inicio a la reivindicacién cultural
mapuche y a la conformacién de ADMAPU.

Al alero de la

Iglesia

Fundacién Solidaridad

Institucién que contaba con gran cantidad de
artesanias coleccionadas y una pequena sala

promocién de los derechos humanos al alero de la Iglesia.

Organizé talleres de ayuda a las personas perseguidas
por la dictadura y a los familiares de detenidas y

FASIC (Fundacién de Ayuda
Social de las Iglesias Cristianas)

Desarroll6 talleres artesanales formados por ex personas
prisioneras politicas, familiares de detenidas y detenidos
desaparecidos y personas retornadas. Encontré en la

practica artesanal nuevas potencialidades para canalizar

CIDE (Centro de Investigacion y Desarrollo
de la Educacién)

Mantuvo talleres de expresion popular,
capacitacién y organizacién para grupos
campesinos. Realizé Centros Abiertos
de Educacién Popular dedicados a la

PET (Programa de
Economia del Trabajo)

Pertenecié a la Academia de
Humanismo Cristiano. Estudio,
fomentd y desarroll6 las
Organizaciones Econdémicas
Populares (OEP) dentro de las

Organismos no
Gubernamentales

(No oficialistas)

Gran parte de estas instituciones y programas se
iniciaron con posterioridad a 1973, coincidiendo
con el periodo en que el Estado empezé a
disminuir su accionar. Varios surgieron al alero de
la Iglesia o de la academia. Una parte importante
de estas organizaciones promovieron talleres

de artesania con presas y presos politicos, para
lo cual fue crucial el rol de las monitoras que
llevaron a cabo las capacitaciones, formadas en
las éreas de arte y disefo, que ayudaron con gran
compromiso al desarrollo de la artesania como

Centro Isluga de Investigaciones Andinas
Perteneci6 a la Universidad del Norte. Entre 1974

y 1980 llevé a cabo programas para facilitar que
comunidades artesanas aymaras tuvieran acceso al

Academia

Feria de Artesania Tradicional. Pontificia
Universidad Catdélica de Chile

La primera feria fue organizada en 1974 por Lorenzo
Berg. En 1978 la Feria se internacionalizé. En 1985,
su organizacién paso a depender del Programa de

TEA (Taller de Estudios Andinos)

El Taller de Estudios Andinos TEA fue una ONG
compuesta por académicas y académicos que
trabajoé mucho tiempo en Colchane e Isluga en el
altiplano. Uno de sus trabajos fue de apoyo a las
mujeres aymara, a través de capacitaciones en
alfabetizacion, liderazgo, conocimientos sobre

CEM (Centros de Estudios de la Mujer)

Tuvo un Programa de Estudios y Capacitacion de la Mujer Campesina e Indigena
(PEMCI) que realizé valiosos aportes relativos a la mujer aymara y a las formas de
produccién que asumieron en dictadura. Su objetivo fue el de crear conciencia de
las condiciones de discriminacion y opresion que vivian las mujeres, contribuyendo
ala formacion y desarrollo de organizaciones propias de mujeres. En 1990 pas a

CASA DE LA MUJER MAPUCHE

Punto de venta de artesania tradicional nacida en
1985. Reunié a mujeres de diversas comunidades
mapuche, para producir y comercializar la
artesania textil, la plata y la joyeria autoctona.

Organizaciones de

la sociedad civil

AFDD (Agrupacion de Familiares
de Detenidos Desaparecidos)

Formada por familiares de personas detenidas
desaparecidos, en sumayoria mujeres (madres,
hermanas, esposas e hijas) que comenzaron la
busqueda de sus seres queridos tras el golpe.
Comenzé a funcionar en 1974 al amparo del
Comité Pro-Paz. Se constituyé formalmente

en 1975.

En su constante demanda de verdad y

justicia participd en diversas manifestaciones
culturales y en talleres. Dio inicio a los talleres

AFPP (Agrupacion de
Familiares de Presos Politicos)

Se constituyo en los ‘80s y trabajo junto a la
Organizacién de Presos Politicos (OPP) para
mejorar la calidad de vida de los prisioneros y

COOPERATIVA ALMACEN CAMPESINO

Nacié a fines de los ‘80s por y para artesanas
y artesanos, del movimiento de mujeres
aymara que buscaban generar ingresos
complementarios y que no querian trabajar con
CEMA-Chile por no seguir su linea politica y/o
por miedo. Recibian apoyo técnico del CEDEM.
Llegaron a tener dos tiendas en Santiago y

ADMAPU

Representé a mas de 1350 comunidades
mapuche. Sus demandas se centraron
en la reivindicacioén cultural, la lucha
territorial y la autonomia politica. En sus
manifestaciones reivindico y visibilizé la



24 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Pueblos indigenas:

reivindicaciones ante la represion,
privatizacion y chilenizacion

Entre 1973 y 1990 los pueblos indigenas en Chile
sufrieron graves violaciones a sus derechos humanos.
Sus miembros fueron victimas de ejecuciones
extrajudiciales, desapariciones forzadas, privacion
arbitraria de libertad, tortura, exilio y exoneracion
politica. Sufrieron ademas atropellos a sus formas

de organizacion politica, de expresion de identidad
cultural, y a sus derechos colectivos sobre sus
territorios, accesos a materias primas y al agua.

Parte de la politica de la dictadura militar fue negar

lo indigena. En el norte, se crearon las escuelas de
concentracion fronteriza que tuvieron como objeto la
castellanizacién y chilenizacién de las poblaciones, en
su mayoria Aymara y Quechua. Se prohibié hablar sus
lenguas, se eliminaron practicas rituales, formas de vida

comunitarias y se determinaron roles de género en las
practicas artesanales. Medidas semejantes afectaron
también al pueblo Colla, Diaguita y Lican Antai. En el
extremo sur, se profundizaron también las practicas de
adoctrinamiento. La presencia de la Armada limito la
navegacion de los pueblos Yagan y Kaweskar y muchas
familias se vieron forzadas a trasladarse a las ciudades
y perdieron los idiomas nativos.

"Hoy ya no existen mapuches porque somos todos
chilenos” advirtié Pinochet en un discurso en Villarrica
en 1979, cuando modificé la Ley Indigena mediante

el Decreto Ley 2568. Como consecuencia, se
legitimé la propiedad privada al interior de los Titulos
de Merced y se constituyeron hijuelas individuales.
Con ello desaparecié la propiedad colectiva y se

CATALOGO

25

Manifestaciéon mapuche en Estacién Central con representantes de la organizacion Admapu.
Marcela Briones, julio de 1987.
Fondo Marcela Briones, MMDH.

buscé desintegrar la comunidad social y cultural que
establecia las bases del pueblo mapuche. Dicho pueblo
ya habia perdido —por el proceso de Contrarreforma
Agraria impulsado por la dictadura— el 84% de las
tierras recuperadas. En 1974 también habia sido dictado
el Decreto Ley 701 que buscaba de impulsar la industria
forestal y permitié que se plantaran casi tres millones
de hectareas de pino radiata y eucaliptus sobre
milenarios bosques nativos de las regiones del Biobio,
La Araucaniay Los Rios, territorios que correspondian
al Wallmapu o pais de los mapuche.

En respuesta a lo anterior, las identidades culturales
y sus producciones fueron herramientas de
reivindicacion. El12 de octubre de 1978 surgieron
en Temuco los “"Centros Culturales”, organizacién

mapuche que se opuso abiertamente a la dictadura

y ala division de las comunidades. Congregé a

90 comunidades de las regiones del Biobio y La
Araucania. Participaron de ella destacados lideres
mapuche y jovenes formados en derechos humanos
en el Obispado de Temuco. Posteriormente, surgio la
organizacion ADMAPU que llego a representar a mas
de 1350 comunidades. Sus demandas se centraron
en la reivindicacion cultural, la lucha territorial y la
autonomia politica. La artesania mapuche comenzé

a visibilizarse en sus manifestaciones a través de la
plateria y la textileria. Durante la década de los ochenta,
ADMAPU se movilizé para denunciar los atropellos de
la dictadura contra el pueblo mapuche.






28 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Artesania

para dignificar

La artesania aparecié en manos de prisioneros
y prisioneras politicas como un espacio de
dignificacion, de resiliencia comunitaria 'y
sobrevivencia fisica y emocional, en medio de

circunstancias de violacién de sus derechos humanos.

Tras el golpe de Estado, el pais se convirtié en una
gran prisién para muchas personas que fueron
perseguidas por sus ideas politicas y para la mayoria
de la sociedad que debio vivir bajo estado de sitio,
toques de queda y detenciones y allanamientos bajo
sospecha. Entre el 11 de septiembre de 1973 y el 10 de
marzo de 1990, 40.018 personas fueron privadas de
libertad por razones politicas y, de ellas, el 94% fueron
torturadas segun la Comision Nacional sobre Prision
Politica y Tortura (Valech |y Valech Il). Ninguna de
ellas fue sometida a un debido

proceso judicial.

La dictadura utilizd aproximadamente 1168 centros
para la detencion de personas prisioneras politicas.
Dichos centros estuvieron desplegados en todos los
territorios del pais. Se utilizaron carceles oficiales,
centros clandestinos, recintos deportivos, oficinas
salitreras, complejos de veraneo, buques, unidades
de carabineros e instalaciones militares del Ejército, la
Armaday la Fuerza Aérea. Las personas prisioneras
politicas usualmente eran trasladadas de un centro de
detencion a otro y, en muchos casos, sus familiares no
sabian dénde se encontraban. A veces tenian permitido
recibir visitas bajo una estricta vigilancia. Si enviaban
cualquier objeto o cartas al exterior éstos eran
revisados y sometidos a una censura previa.

El trabajo artesanal apareci6 en la prision como una
forma de ocupar el tiempo en dias que se hacian
interminables. El tallar una piedra o coser un muneco
fue un modo de reafirmar la dignidad y resistir en

CATALOGO

medio del miedo y la incertidumbre, que les permitia
cierta cercania a la libertad y el contacto con sus seres
queridos. Las personas prisioneras politicas tomaron
los materiales que estaban a mano: restos de comida
(como migas de pan y huesos de pollo), patas de sillas,
palos de escoba, pedazos de ropa, cartones, trozos de
vidrio, etc. Elaboraron juegos(cartas, dados, ajedrez)
que pasaron de mano en mano y se convirtieron en
simbolos del companerismo vivido en prision. Con el
tiempo, en distintos centros de reclusion desplegados
en todo el pais, comenzaron a surgir diversas artesanias
cargadas de significados que traspasaban las fronteras
de la prision en forma de palomas talladas en madera

y hueso, “soporopos” o muiequitos hechos por
prisioneras con telas de sus vestimentas para nifios y
ninas, medallas, anillos, cruces, etc.

Prisioneros y prisioneras se organizaban, compartian
sus saberes y se ayudaban para aprender distintas

29

técnicas. Aquellos que estaban en carceles oficiales
pudieron también aprender de los presos comunes y
se nutrieron de la tradicidn carcelaria artesanal previa.
Los organismos vinculados a la Iglesia —como la
Vicaria de la Solidaridad, MISSIO, FASIC, entre otros—
organizaron formas de ayudar a estas personasy

sus familias a través de talleres solidarios, mediante
los cuales vendian las piezas que producian en las
carceles a organismos solidarios internacionales
interesados en mostrar lo que estaba ocurriendo en
Chile y colaborar. De este modo, pudieron apoyar la
subsistencia econdmica de sus familias que habian
quedado en el desamparo, asi como costear su
propia alimentacién y mejorar en algo las precarias
condiciones en las que se encontraban. Algunas de
las personas que han aprendido oficios en prision
politica, contindan practicandolos hasta el dia de hoy.



30

Costura en nuestra casa

Dibujo sobre cartulina

Toscano Séez, 1973-1974

Campamento de Prisioneros de Chacabuco
Fondo Juan Carlos Sédez Calderéon

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

CATALOGO

- A ~5 By
A T L T AT L T,

31




PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Saberes y materialidades
a partir de los territorios

En el contexto de precariedad en que se encontraban
prisioneras y prisioneros politicos desplegados por los
miles de centros de detencién de Chile, los materiales
escaseaban. Para crear las artesanias, utilizaban
herramientas y materias primas que recolectaban de
su entorno mas proximo: las piedras eran martillos;

los alambres de pua eran clavos; trozos de vidrio eran
gubias que servian para tallar. Con ellas, convertian
huesos de los platos de comida y cuescos de palta en
colgantes; migas de pan en collares o dados;trozos
de madera de arboles, muebles o palos de escoba en
figuras.

Los materiales utilizados hablaban de los territorios

en los que se encontraban. En el Campamento de

Isla Dawson ubicado en la region de Magallanes, los
presos politicos usaron una piedra negra aplanada por
la corrosion del agua que era blanda y facil de tallar.
Con clavos o lo que tuvieran a mano, grabaron en ellas
diversas imagenes que enviaban a sus familias como
amuletos. En la Céarcel de La Serena, se veian artesanias
hechas en madera de guayacan, arbol propio de la
zona. En la Isla Quiriquina, utilizaban conchas de mar
para realizar piezas de ajedrez. En el Campamento

de Prisioneros de Chacabuco, tomaron los sacos de
arpilleras que usaban como puertas para crear piezas
textiles, y trozos de muebles de las casas abandonadas

del pueblo salitrero para sus tallados.

Ademas de los materiales, el territorio se plasmaba en
las imagenes que representaban en dibujos y tallados.
Se podian observar los paisajes desérticos y de la
salitrera abandonada en los tallados en madera de
Chacabuco; el paisaje frio del sur austral, los coligties
y gansos salvajes en las piedras negras de Isla
Dawson; o las coloridas representaciones de la ciudad
de Valparaiso. En las diversas artesanias aparecian
mapas, edificios, parroquias que hablaban de los
lugares en que se encontraban y eran testimonio de
las condiciones en las que estaban viviendo.

Los saberes propios de cada zona se hacian
presentes en las artesanias y eran transmitidos

entre los presos politicos. En el Campo de Melinka-
Puchuncavi, los prisioneros tejedores de Colchagua
produjeron varios textiles y ensefiaron a muchos

otros prisioneros politicos esta técnica local. En la
region de Arica y Parinacota, los relegados politicos
también aprendieron de la textileria y alfareria de la
zona. Cuero, cesteria, madera tallada, alfareria, fueron
saberes transmitidos en los diversos territorios. Como
prisioneros y prisioneras eran trasladados de un centro
de detencion a otro, a veces compartian esos saberes
y materias primas.

Belisario Velasco en su relegacion politica en Putre,
I Region, aprendiendo artesania en telar.

Fotografia de 1976

Fondo Belisario Velasco, MMDH



CATALOGO

Piezas Zona Norte

PUTRE
(RELEGACION
POLITICA)

CAMPAMENTO DE 0/.

PRISIONEROS DE
PISAGUA

CAMPAMENTO DE

PRISIONEROS DE .\.
CHACABUCO

CARCEL DE
ANTOFAGASTA

CARCEL DE 0/.

LA SERENA

01. Telar

Estructura de maderay lana

Carlos Ayress 1974-1977

Campamento de Prisioneros de Chacabuco
Fondo Familia Ayress Moreno




02.

04.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

03.

02. Charango

Fabricado en madera

Osvaldo Caneo Barrera, 1974-1975

Carcel de Antofagasta

Fondo Osvaldo Alberto Caneo Barrera, MMDH

03. Bandeja

Tallado en madera

Gerardo Garcia

Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo
Hermanas Garcia Salas, MMDH

04. Palillos de coctel

Tallado en madera de guayacan
1982-1983

Carcel de La Serena

Fondo Regula Ochsenbein, MMDH

CATALOGO

05.

05. Colgante

Tallado en cuesco de palta

1984

Cércel de La Serena

Fondo Regula Ochsenbein, MMDH

06. Colgante de casay arboles
Tallado en cuesco de palta

1976

Cércel de La Serena

Fondo Anthony Vassiliadis, MMDH

07. Anillo

Orfebreria

Carlos Ayress Soto

Campo de Prisioneros Chacabuco

Fondo Carlos Orlando Ayress Soto, MMDH

06.

07.

37



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

09.

08. Paisaje de Chacabuco

Tallado en madera

Luis Araya, 1975

Campamento de Prisioneros de Chacabuco
Fondo Rolando Rojo Redolés, MMDH

09. Reloj de Pisagua

Tallado en madera

German Elidio Palominos Lamas, 1973
Campamento de Prisioneros de Pisagua
Fondo Engracia Palominos Lamas, MMDH

10. Bolso

Tela de arpillera (saco)

Enrique Jenkin, 1973

Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo
Enrique Jenkin, MMDH

1.

12.

CATALOGO

11. Gorro bolchevique

Tela de arpillera (saco)

Enrique Jenkin Peralta, 1973-1975

Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo
Enrique Jenkin, MMDH

12. Colgante incompleto

Artesania en cuero

1973-1990

Carcel de Antofagasta

Fondo Miriam Gutiérrez Alfaro, MMDH

39



CATALOGO

Piezas Zona Centro

CARCEL DE SAN FELIPE

CAMPO DE PRISIONEROS
MELIKA - PUCHUNCAVI

RITOQUE 0\

CARCEL DE P —0
VALPARAISO @

CARCEL DEL BUEN Fum—

PASTOR DE RANCAGUA

CARCEL DE SANTIAGO

PENITENCIARIA
DE SANTIAGO

TRESY CUATRO o
ALAMOS

13. Zapatos
Confeccionado en cuero

Nelly Pinto, 1973-1976
Campo de Prisioneros de Tres Alamos
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH




42

14.

16.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

15.

14. Pez

Lanigrafia sobre cuero

Enrique Pradenas, 1974

Penitencieria de Santiago

Fondo Enrique Pradenas Zuniga, MMIDH

15. Molde para lanigrafia

Recortes en papel

Enrique Pradenas

Penitencieria de Santiago

Fondo Enrique Pradenas Zuniga, MMIDH

16. Plantillas para talabarteria
Recortes en papel

Enrique Pradenas

Penitencieria de Santiago

Fondo Enrique Pradenas Zuniga, MMIDH

CATALOGO

17.

17. Iglesia La Matriz

Lanigrafia sobre arpillera
Héctor Vega Risso, 1986-1988
Carcel de Valparaiso

Préstamo de Héctor Vega Risso

18. Vestido de género

Textil Luisa Gutiérrez, 1973

Carcel del Buen Pastor de Rancagua
Fondo Ex Prisioneras de Guerra
Cércel del Buen Pastor, MMDH

19. Poncho de nifio a telar
Confeccionado en lana

José Carrasco Tapia, 1976

Campo de Prisioneros Melinka-Puchuncavi
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

18.

19.

43



a4

20.

22,

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

21.

20. Faja café, blanco y naranjo

Tejido en telar 1975-1976

Campo de Prisioneros Melinka-Puchuncavi
Fondo Fundacioén Solidaridad, MMDH

21. Bolsito Tejido de lana

Patricio Rojas, 1973-1990

Campamento de Prisioneros de Ritoque
Fondo Familia Rojas del Canto, MMDH

22. Negro José naranjo
Confeccionado con telay lana
Campo de Prisioneros de Tres Alamos
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

CATALOGO

23.

23. Soporopo

Confeccionado con telay lana

Campo de Prisioneros de Tres Alamos

Fondo Fundacion para la Proteccion de la Infancia
Danada por los Estados de Emergencia, MMDH

24. Soporopo con pantalones a cuadrillé celeste
Confeccionado con telay lana

Campo de Prisioneros de Tres Alamos

Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

25. Soporopo pelo verde
Confeccionado con telay lana
Campo de Prisioneros de Tres Alamos
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

24,

25.

45



46

26.

28.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

27.

26. Elefante de trapo
Confeccionado en textil

1974

Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

27. Cerro de Valparaiso
Tallado en material organico
Fondo Fundacién Solidaridad, MMDH

28. Collar Modelado con migas de pan
Carcel de Valparaiso
Fondo Mario Cordero Cedraschi, MMDH

CATALOGO

29.

29. Colgante Tallado en madera

José Carrasco Tapia, 1975

Campamento de Prisioneros Melinka-Puchuncavi
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

30. Pulsera

Orfebreria

Carcel de San Felipe

Fondo Sonia Maria Fernandez Ibaceta, MMDH

31. Herramientas para repujado
Tallado en madera

1973-1974

Carcel de Santiago

Fondo Ménica Poblete Galzadet, MMDH

30.

31.

a7



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO

32.

32. Payaso

Repujado en cobre

1976

Campamento de Prisioneros Melinka -Puchuncavi
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

33. Detenido
Repujado de cobre
Rodrigo Del Villar Cafas, 1974
Campamento de Pisioneros Melinka - Puchuncavi 33,
Fondo Rodrigo Del Villar Canas, MMDH

34.

34. Colgante

Orfebreria

1976

Campamento de Prisioneros Ritoque
Fondo Maria Cristina Caro Mufioz, MMDH



CATALOGO

Piezas Zona Sur

CARCEL
CARCEL DE TALCA DE CURICO
CARCEL
CAMPAMENTO ./. o ® DECHILLAN
PRISIONEROS )
ISLA QUIRIQUINA CARCEL

EX CARCEL ® P CARCEL
ISLATEJA ’\. DE VALDIVIA

»
{
P

0

of

CAMPAMENTO
DE PRISIONEROS L W
ISLA DAWSON

35. Iglesia de Isla Dawson (realizada en base a dibujo de Miguel Lawner)
Lanigrafia sobre arpillera

Pedro Felipe Ramirez, 1974

Campamento de Prisioneros Ritoque

Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH




52

36.

38.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

37.

36. Monedero

Confeccionado en cuero

Céarcel de Talca

Fondo Maria Cristina Caro Mufoz, MMDH

37. Monedero

Confeccionado en cuero

1973

Céarcel de Curico

Fondo Lautaro Peredo Maldonado, MMDH

38. Carterita

Confeccionado en cuero

Carcel de Chillan

Fondo Manuel Ocampo Sepulveda, MMDH

CATALOGO

!

39.

39. Collar incompleto

Orfebreria

Arturo Kohler Lagarde, 1973-1975
Complejo Penitenciario Ex-Carcel Isla Teja
Fondo Verénica Ester Kohler Vargas, MMDH

40. Calabaza pintada

Pintura sobre material organico
Abel Castro Silva Carcel de Valdivia
Fondo Vivianne Hasse, MMDH

41. Collar

Tallado en piedra, engarzado en metal
Antonio Gonzélez Yaksic, 1973
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson
Fondo Antonio Gonzélez Yaksic, MMDH

40.

4.




42.

44.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

43.

42. Colgante

Confeccionado en cafiamo, colihue y piedra
1973-1975

Campamento de Prisioneros de Isla Dawson
Fondo Orlando Valdés Barrientos, MMDH

43. Primera piedra negra tallada en Isla Dawson
Tallado en piedra

Miguel Lawner

Campamento de Prisioneros de Isla Dawson
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

44. Navidad de 1973

Tallado en piedra

Antonio Gonzalez Yaksic, 1973
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson
Fondo Antonio Gonzélez Yaksic, MMDH

CATALOGO
* e $ i
% -
45,
45. Ajedrez

Tallado en concha

Octavio Ehijo Moya, 1974

Campamento de Prisioneros Isla Quiriquina
Fondo Octavio Ehijo Moya, MMDH

46. Abre carta

Tallado en hueso

Victor Hernan Maturana Burgos, 1990
Carcel de Temuco

Fondo CINPRODH, MMDH

47. Dulce Paola

Tallado de madera

Camilo Gaete, 1974

Carcel de Temuco

Fondo Camilo Enrique Gaete Mora, MMDH

46.

47.

55



56

48.

48. Lampara
Tallado de madera
Camilo Gaete, 1974
Carcel de Temuco

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

49.

49. Lampara

Confeccionada en madera y arpillera
Luis Urra Agurto, 1974

Carcel de Rancagua

CATALOGO

57



58 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Vida en prision y afectos

La artesania sirvio a prisioneras y prisioneros politicos
para mantenerse, de una u otra forma, conectados con
sus seres queridos, tenerlos presentes y olvidar por
momentos la tristeza de encontrarse lejos y privados
de libertad. Varias de las piezas las hacian pensando en
sus parejas, padres, madres, hijos € hijas. Esos objetos,
cartas y dibujos, son testimonio de resiliencia, amor y
apoyo. También nos hablan de coémo la prisién politica
afectd no solo a los prisioneros, sino a todo su entorno
y ala sociedad en general, estableciendo una profunda
huella en nifos y nifas que sufrieron la separacion de
sus madres y padres.

Las piezas elaboradas fueron testigo del compaferismo
y la gran organizacién vivida entre prisioneros y
prisioneras politicas. Varias personas realizaron
artesanias gracias a la ensefanza de otros con mayores
conocimientos. Quienes eran docentes ensefiaban
filosofia, fisica o quimica, mientras que quienes

desarrollaban trabajos manuales realizaban talleres de
costura, tallado en madera, pulido de metales. En el
Campo de Prisioneros de Chacabuco lleg6 a formarse
una universidad popular. En Isla Dawson, prisioneros
politicos restauraron una parroquia abandonada.
También hicieron campeonatos deportivos cuyos
premios solian ser monedas machacadas y grabadas
con diversos motivos a modo de medallas. Realizaban
diarios murales con noticias, festivales de poesia'y
musica, talleres de arte y artesania, y obras de teatro.
Estos eventos eran acompafiados de musica. Cada
centro de detencion tenia un repertorio de canciones
escogidas y cantadas espontaneamente por los
prisioneros y prisioneras. La artesania apareci6
acompanando estas actividades a modo de piezas de
ajedrez, medallas y mufecos que representaban a los
personajes de las canciones de los repertorios. Estas
artesanias se mantienen en la memoria de prisioneras 'y
prisioneros como simbolo de fraternidad.

SONIDOS ARTESANOS

“La sabiduria del preso es mantenerse
permanentemente ocupado en el campo (...) se
destacan con nitidez los martillazos a las monedas,
se lijan huesos, maderas, piedras, se reparan los
telares y toda esta actividad suena, se siente al
caminar por las calles del campo.

Cerca de navidad, el aiio pasado, se despleg6

una actividad artesanal febril por encargos

para medallas, aretes y colgantes para regalar a
familiares y amigos. (...) Sabemos que estas medallas
llegan al extranjero con compaiieros que salen al
exilio y, claro, circulan en la Vicaria y entre quienes
tenian relacion con nuestra gente afuera”.

Patricio Rojas Lara
Ex-prisionero politico del
Campo de Melinka-Puchuncavi




60 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 61

LA MGNEDA QUE MURI
POR UN IDEAIL '
s, e

PRI TSOTE

s LA
[ EC T T
o RaTEALE | T Lk

g N A e
LT sipws =W
e S T

L

gkl @ i Ak TIER . O SR e T DAEAS
EPUNASRNE ;i T FLORELL A il
et g S iy,

A i e

- ThEy el d |
& [ELEE T ] whEE e THAAREL

Tl o DA, I s, ol i, i,

i, i, LTINS FLCFN A O TR L i

- v, parmeil ok WLl BAD v B B9 L L
THL DUR ST PN FTTT [RRRRg e (T TR T Tp—

" B R R AR R B, e kil 4
dulf e IE el LA A L srLami.
e N Rt o ey TRl BASSES m, el
THE mIRLE ke | Ha. . i b e
TR o peraEeR
b SEPCCC i It B prmy it i Bk SN Nl o B T
FURCA T SR SAEUFE . m Spee ik

I CAA e ML FORETD TR

MEINE & Rl SR T § OTIAR DN B RESLTS
-+ L !

-1
e ]
SN E

L Ll b

T iedi P em =—p e -
e g on owepe rereea gl
COES e AT A o
== Y Al & N AimRg

i
[ = TRyt
g |
e e T [ e
- 1A TALOsETAl

T T L N e & mebFeet

BN el e DU Rt e,
s N R N W L] - ol i,
T o L e e

bNd N BE LW
A A iy

REB. . B ST b maEs i AR A T L RO
o ST AL T v
SAEET 8 LRSI (W VT FIATHE %A
T T Ry e bgakTE
[TL T e can A TR 2t i g e v
i - - =
8 w8 et R e R Mg S s S| S L L] i

Primer  preémid f-:"n-- Phingien e i iR BT | el
. T sAET R AR A

i Rk i SeEE & o UERD 4

50. La moneda que murié por un ideal
Dibujo atinta china

Miguel Lawner, 1975

Campamento de Prisioneros de Ritoque
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

51. Primer festival de la Cancién de Ritoque
Dibujo a tinta china

Miguel Lawner, 1975

Campamento de Prisioneros de Ritoque
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH



62 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

-
S

52. Con el corazén en Satiago

Dibujo a lapiz

Miguel Lawner Steiman, 3 de marzo de 1974
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

CATALOGO 63

53.”A Paolita con Carino de su padre”

Grafito sobre papel

Camilo Enrique Gaete Mora, 24 de septiembre de1974.
Carcel de Temuco

Fondo Camilo Enrique Gaete Mora, MMDH



64 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 65

54. Dos prisioneros jugando ajedrez 55. Prisioneros jugando ajedrez
Lapiz pasta sobre papel Lépiz pasta sobre papel
Adam Policzer, 31 de diciembre de 1973 Carlos Ayress Moreno, 1973-1976
Estadio Chile Campamento de Prisioneros Melinka-Puchuncavi

Fondo Adam Policzer Meister, MMDH Fondo Familia Ayress Moreno, MMDH



66 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Simbolos de libertad

“Esos campos de concentracion de Chile son una
gran escuela de cuadros de solidaridad, son una
gran escuela de cuadros de la libertad a construir,
son una gran escuela de cuadros del futuro hermoso,
solidario, fuerte, firme, de seres humanos que
podremos construir después. Alli, en ese universo

colectivo, se aprende a vivir por dentro. Era nuestra
libertad. Y la camaraderia, la solidaridad y la
conciencia de poseer, en verdad, el futuro, eran el
sostén que permitia resistir”.

Entre las imagenes que se representaban en las
artesanias realizadas en prision, existian algunas que
se repetian en diversas materialidades y en distintos
centros de detencidén por ser reconocidas como
simbolos de libertad: entre ellos figuran las cadenas
rotas y las palomas que aparecian talladas en huesos,
piedras, madera, grabadas en metal o plasmadas

en lanigrafia.

En Cuatro Alamos, una imagen caracteristica fue la del
caballito de mar. En ese centro de detencién y tortura,
las personas prisioneras estaban constantemente

con los ojos vendados y s6lo se les permitia sacarse

la venda cuando iban al bano. Es alli cuando veian

en las rendijas del desaglie un caballito de mar que
resignificaron como un pequefo simbolo de libertad:
"“Este va a ser un simbolo de los presos, porque el
caballito de mar nada parado y muere parado”, dijo un
prisionero al ver que su compafiero estaba tallando esa
figura en un colgante.

Segun los testimonios recopilados, el primer caballito
de mar fue realizado en Cuatro Alamos por Héctor
Wistuba, quien lo tall6 para la hija de un prisionero
comun en una piedra de 6nix que trajo un compafnero
desde el Campo de Prisioneros de Chacabuco.

Guillermo Nunhez
Ex-prisionero politico de la Academia de Guerra Aérea
(AGA) de la FACH




68

56. Paloma

Lanigrafia sobre carton piedra
Héctor Vega Risso, 1986
Carcel de Valparaiso

Préstamo de Héctor Vega Risso

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

57. Alambre de puas

Colgante de metal

Orfebreria

Fondo Fundacién Solidaridad, MMDH

CATALOGO

69



70

58.

60.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

59.

58. Colgante paloma

Orfebreria

1974-1979

Fondo Alejandra Holzaphel, MMDH

59. Colgante

Orfebreria

1975

Carcel de Chillan

Fondo Fundacién de Ayuda Social de las Iglesias
Cristianas (FASIC), MMDH

60. Aros de alpaca

Orfebreria

Victor Hernan Maturana Burgos
Carcel de Temuco

Fondo CINPRODH, MMDH

CATALOGO

61.

61. Paloma

Tallado en hueso

Alejandra Holzaphel

Fondo Alejandra Holzaphel, MMDH

62. Artesania

Confeccionado en cuero y madera
1983 Carcel de Valparaiso

Fondo Raul Reyes Susarte, MMDH

63. Anillo

Orfebreria

Campamento de Prisioneros de Melinka
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

62.

63.




72

64.

66.

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

65.

64. Caballo de mar

Tallado en madera

Jorge Concha Cortés, 1973-1990
Fondo Jorge W. Concha Cortés, MMDH

65. Mujer mapuche en telar
Lanigrafia sobre arpillera

Carcel de Valparaiso

Fondo Milena Sanchez Marré, MMDH

66. Rejilla con caballito de mar
Fabricacién en bronce
Coleccién museografica

67.

67. Moai

Tallado en madera

"Rayas”, 1973-1990

Campamento de Prisioneros de Chacabuco
Fondo Lily Ester Rivas Labbé, MMDH

CATALOGO

73



74

68. Vasija zoomorfa

Modelado en arcilla

Belisario Velasco, ca. 1975
Relegacién de Putre

Fondo Belisario Velasco, MMDH

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

CATALOGO

69. Machi con ave

Tallado en madera 1974-1976

Campamento de Prisioneros de Tres Alamos
Fondo Fundacién Solidaridad, MMDH

70. Estuche de documentos
Confeccionado en cuero
Fondo Fundacion Solidaridad, MMDH

75






78 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Artesania

para transformar

Los familiares de prisioneros y prisioneras politicas,
especialmente mujeres (hermanas, madres),
comenzaron desde el mismo 11 de septiembre de

1973 a buscar a sus seres queridos, gran parte de

ellos detenidos desaparecidos, prisioneros politicos

y ejecutados politicos. Al mismo tiempo, tuvieron que
hacerse cargo de sus familias, sus hijos e hijas, nietos y
nietas, y generar formas de subsistencia econémica.

En esta incesante busqueda encontraron el apoyo de
organizaciones solidarias, varias de ellas dependientes
de las iglesias cristianas. Entre 1973 y 1975 existid

el Comité de Cooperacion para la Paz que, tras ser
disuelto por érdenes de Pinochet, derivé en la Vicaria
de la Solidaridad (1976 - 1992). Otras organizaciones
que apoyaron a familiares de prisioneros politicos

y familias de poblaciones con escasos recursos
fueron la Fundacién FASIC, MISSIO y PIDEE. Todas
ellas prestaron apoyo terapéutico, juridico y laboral

e impulsaron la artesania a través de la creacién

de talleres solidarios o talleres de cesantes. Estos
talleres, lejos de tener una perspectiva asistencialista,
buscaban empoderar a las comunidades para que
tuvieran capacidad de autogestion y posibilidad de
crecimiento autbnomo. Con ellos también se ayudaba
a prisioneras y prisioneros politicos a comercializar

su artesania, costear su alimentacion y fortalecer su
organizacioén interna; asi como también se capacitaba
a distintas agrupaciones de familiares, comunidades y
pobladoras en la creacion y comercializacion de piezas
artesanales. Estos talleres fueron posibles gracias

al trabajo de monitoras y asesoras técnicas del érea

CATALOGO

Tres mujeres creando sus arpilleras en Conchali
Fondo Liisa Flora Voionmaa Tanner, MMDH

de disefioy las artes, quienes apoyaron y guiaron los
procesos creativos comunitarios.

Las piezas eran comercializadas principalmente en

un mercado solidario internacional. Muchas de ellas
eran enviadas al extranjero por los mismos organismos
cristianos: palomas, muiecos tejidos, lanigrafias

y otros objetos realizados en prision politica, por
pobladores o familiares, cruzaban las fronteras a través
de embajadas o familias de exiliados para llegar a
mano de organizaciones solidarias internacionales

de Francia, Italia, Suecia, Alemania, Canada, Estados
Unidos, México y Venezuela, entre otras. Distintas
organizaciones, formadas en gran parte por exiliados
chilenos, apoyaban y compraban las obras. Muchas de
estas artesanias llevaban mensajes y eran verdaderos

79

testimonios de lo que estaba ocurriendo en Chile.
Junto con entregar herramientas de subsistencia,

el objetivo de esta comercializacion también era
informar y denunciar aquellas situaciones de represiéon
y vulneracion de derechos humanos que estaban
ocurriendo en el pais.

Dentro de los diversos talleres de artesania surgen las
arpilleras, de la mano de la agrupacion de Familiares

de Detenidos Desaparecidos, el Comité Pro-Pazy la
Vicaria de la Solidaridad. La artesania aqui aparecié
como una herramienta de esperanzay solidaridad: una
plataforma para interpelar, demandar verdad y justicia, y
buscar la transformacion de la realidad social y politica
en la que se encontraba Chile.



a
- R tc;?ra fa de
do Comisi(r de Derech&i‘H:.rﬁﬁ S E i
:r_ “. ! b K
L -




82 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Arpilleras: demandas
de verdad y justicia

Los primeros talleres de arpilleras surgieron al alero

del Comité Pro Paz (que desde 1976 continué como

la Vicaria de la Solidaridad) y la Agrupacion de
Familiares de Detenidos Desaparecidos. Las mujeres
de esta agrupacion, en su incesante busqueda de
alguna informacion relacionada a sus familiares,

se reunian en las oficinas de esta institucion, se
apoyaban mutuamente en su dolor y buscaban formas
colectivas de organizarse para denunciar o que estaba
ocurriendo y subsistir econémicamente.

Hacia 1974, junto a la artista Verdnica Bone,
comenzaron a trabajar con retazos de tela de sus
ropas viejas, chalecos deshilachados y las arpilleras
de los sacos de harina donados por Céritas. A base
de telas de colores con diversas texturas recortadas,
plasmaron en ellas escenas cotidianas. Un dia, una
de estas mujeres bordo la detencién de su hijoy, a
partir de alli, todas comenzaron a bordar escenas de

aquello que tanto dolor les causaba y lo que querian
denunciar o transformar en el Chile de la dictadura.

En estas arpilleras se leian mensajes de busqueda de
verdad, justicia y democracia. Cada arpillera era un
verdadero testimonio de lo que estaba ocurriendo: se
veian escenas de ollas comunes, comedores infantiles
en las poblaciones, manifestaciones, represion,
cérceles. Se plasmaron hitos importantes en la
busqueda de verdad y justicia como lo fue el hallazgo
de personas asesinadas en los hornos de Lonquén

en 1978, la primera prueba de que en Chile el Estado
estaba asesinando sistematicamente a las personas
detenidas desaparecidas. También se plasmaron
momentos relevantes de las movilizaciones de la propia
agrupacion que, de las formas mas creativas, buscaba
estrategias colectivas para manifestarse: escenas
como el encadenamiento de las mujeres al Ministerio
de Justicia, el baile de la cueca sola, o las marchas
con las siluetas negras y la pregunta “; Dénde estan?”,
fueron emblematicas de esta agrupacion.

CATALOGO

Las primeras arpilleras contenian en su parte trasera un
bolsillo en el que sus autoras ponian un papelito escrito
con la explicacion de lo que buscaban plasmar. Varias
de estas piezas cruzaron las fronteras con la ayuda de
organizaciones y embajadas, ya que eran compradas
en el extranjero a través de los talleres solidarios de la
Vicaria. Mas de alguna vez éstas fueron incautadas en
el aeropuerto y catalogadas como material subversivo.
En algunos paises como Estados Unidos, Canada,
Francia, Alemania, Cuba, se organizaron importantes
exposiciones de arpilleras gracias a la voluntad de
organismos internacionales de derechos humanos y de
exiliados politicos.

Poco a poco, a través de la Vicaria de la Solidaridad y
otras fundaciones como FASIC, MISSIO y PIDEE, las
arpilleras comenzaron a ser realizadas por diversas
agrupaciones de mujeres en la Region Metropolitana
(Lo Hermida, Huechuraba, Huamachuco, La Pincoya,

83

Melipilla, Conchali, Recoleta). Las tematicas
abordadas también se diversificaron para poder ser
comercializadas en Chile, e incluyeron escenas de

la vida cotidiana de los entornos sociales de cada
comunidad. Su venta fue una fuente de subsistencia
econdmica para muchas familias en plena crisis. Hasta
el dia de hoy este oficio, surgido en plena dictadura,
se sigue practicando. Mujeres arpilleristas contindian
plasmando escenas o denunciando las injusticias

de nuestra sociedad y promoviendo, a través del

uso de los colores y la accién de sus personajes o
“monos”, mensajes de esperanza, accion comunitaria y
transformacién social.

En marzo de 2023, gracias al esfuerzo de las mismas
arpilleristas, el Estado de Chile las reconocié e
ingresaron al Registro de Patrimonio Cultural Inmaterial
por sus saberes y practicas, asi como por su labor en la
denuncia, la preservacion de la memoria y reparacion.



Mujer con nifho e

Fondo Biﬁgteca- .
e 7
I i

e

N




86

71. Comedores infantiles
Bordado sobre arpillera
1973-1990

Fondo Anne Lamouche, MMDH

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

CATALOGO

72. Marcha de mujeres de familiares de detenidos desaparecidos
Bordado sobre arpillera

Victoria Diaz, 1973-1990
Fondo Isabel Margarita Morel Gumucio, MMDH

87



88

PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

75.

78. Agrupacion Familiares

de detenidos desparecidos
Bordado sobre arpillera

1979

Fondo Fundacién Solidaridad, MMDH

74. ; Dénde estan?

Bordado sobre arpillera

1982-1990

Fondo Agrupacién MEMCH Los Angeles, MMDH

75. Homenaje a las victimas de Lonquén
Bordado sobre arpillera
Fondo Fundacién Solidaridad, MMDH

CATALOGO

Y

ek F"

I & &N

76.

76. Ni perdén ni olvido
Bordado sobre arpillera
Fondo Luis Soto Guzman , MMDH

77. Olla comun y pancarta
Bordado sobre arpillera
1980-1990

Fondo Rosemary Baxter, MMDH

78. Carcel
Bordado sobre arpillera
Fondo Gabriela Gonzélez Videla, MMDH

89



90 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

79.

79. Huelga en la fabrica
Bordado sobre arpillera 1982-1990
Fondo Agrupacion MEMCH Los Angeles, MMDH

CATALOGO

80. Lavanderia

Bordado sobre arpillera

1982-1990

Fondo Agrupacién MEMCH Los Angeles, MMDH

81. Taller de arpilleras

Bordado sobre arpillera

1982-1990

Fondo Agrupacion MEMCH Los Angeles, MMDH

91



Olla Comiin en Lo Hermida
Marco Ugarte, julio de 1982
Fondo Marco Ugarte, MMDH







Seminario “Ciudadania y Derechos Culturales”

Espacio Taller Fundacién Artesanias de Chile, 2023.

SOPOROPOS: PATRIMONIO DE LAS INFANCIAS EN CHILE

Marcela Andrades, educadora de parvulos, artesana por la memoria y los ddhh.
Pamela Maturana, profesional Subsecretaria de Educacién Parvularia

Presenta: Karen Alarcén, pofesional, Subsecretaria de Educacion Parvularia

27 de noviembre de 2023

Karen Alarcon: La Subsecretaria de Educacion Popular
en conjunto con la Fundacién Artesanias de Chile en

un esfuerzo de trabajo colaborativo, hemos disenado
este espacio de cuidado, de escucha y de didlogo para
convocar a actores claves y muy importantes en el
desarrollo de la educacion popular en nuestro pais. Este
espacio de conversacion y también de taller, lleva por
nombre “Ciudadania y Derechos Culturales. Soporopos
patrimonio de las infancias en Chile". Tiene como
objetivo promover la reflexién en espacios educativos
sobre los conceptos de memoria, ciudadania y

nineces, a partir de la puesta en valor del ejercicio de
los derechos culturales en tanto derechos humanos.

Es en este contexto que todos nosotros relevamos el

rol de las practicas artesanales como un vehiculo del
pensamiento que permite la construccién de puentes
entre el pasado y el presente dando lugar a la memoria,
permitiéndonos proyectar posibilidades concretas para
promover la construccion de patrimonios concebidos y
con significado por parte de ninos y ninas y también de
sus comunidades.

Para dar inicio a este espacio, invitamos a Leslye
Palacios, directora ejecutiva de Fundacion Artesanias
de Chile a dar unas palabras.

Leslye Palacios: Les damos mas cordial de las
bienvenidas a las panelistas que nos van a acompanar

el dia de hoy, a Marcela Andrades, a Pamela Maturana
y a Karen Alarcén, por colaborar junto a nuestro equipo
en el diseno de estas nuevas experiencias.

Este conversatorio se da en el contexto de la
exposicion que ustedes tienen aqui en este espacio,
conviviendo con nosotros, y que esperamos que
puedan visitar con calma para conocer el detalle

de este trabajo que realizamos durante muchos
meses. El objetivo de esta muestra es dar cuenta
del impacto que tuvo la dictadura en las préacticas
artesanales, pero también es reconocer alasy los
artesanos que persistieron hasta el dia de hoy, pese
a las circunstancias adversas, y a quienes recurrieron
a la artesania como una forma de resistencia, de
dignificacién y transformacion social.

Este es el primero de varios conversatorios que
estamos organizando en el contexto de esta
exposicion. Si bien se han realizado talleres, hoy dia
estamos dando inicio también a estas instancias de
dialogo relacionadas con la exhibicion y que nos
permitan reflexionar en torno a los contenidos, porque
para nosotros el primordial que este espacio sea un
espacio que invite a la reflexion, con los distintos
actores para aprender de estas vivencias y proyectar
aprendizajes en nuestras practicas actuales.



El abrirnos a trabajar esta teméatica nos permitié también
conocer y reconocer practicas artesanales con las

que previamente no estadbamos trabajando, como

las de Soporopos que estaban en muchos recuerdos
nuestros, pero que no necesariamente las teniamos

en nuestra memoria tan conscientes ni conociamos a
quiénes las estaban desarrollando hasta el dia de hoy.

Con la Subsecretaria compartimos ejes comunes,

en particular muy relacionados con el tema de la
democratizacion y la descentralizacion, que son ejes
de esta gestion que estamos trabajando desde el afo
pasado hasta 2026, y esperamos que también se sigan
manteniendo en el futuro.

Quiero hacerles la invitacién a que piensen en
artesanas y artesanos como figuras claves para las
comunidades educativas. Creo que hay que considerar
que dentro de las comunidades y las familias estan
presentes artesanas y artesanos que desarrollan

estas practicas durante mucho tiempo. En ellas y ellos
podemos descubrir la riqueza de los oficios y los
valores de quienes se dedican a la artesania, como

la persistencia, el talento, el respeto por el medio
ambiente y la naturaleza, entre otros. Asi que quisiera
invitarles a ser parte de la promocion de las practicas
artesanales, de los cultores y los creadores que estan
presentes en sus comunidades, invitarlos a transmitirles
sus conocimientos a las nifieces cercanas a cada uno
de sus espacios educativos.

Karen Alarcén: Muchas gracias Leslye. Antes de
iniciar, quiero dar un afectuoso saludo y agradecer su
presencia, a Daniela Trivifo, vicepresidenta ejecutiva
de JUNJI, por su presencia. También voy a aprovechar
para dar un saludo a la subsecretaria de Educacion
Parvularia, Claudia Lagos, quien ademas tiene unas
palabras para darnos.

Claudia Lagos: Hola a todos y todas. Queria
compartirles la reflexién que hemos estado haciendo
desde la subsecretaria respecto de estos espacios,
estos legados culturales que son tan importantes y

como aportan al quehacer de nuestro nivel educativo.
Existe una premisa fundamental: los nifios y ninas no
son hipotesis de adultos, no son algo que va a ocurrir
en el futuro y que vamos a comprobar como salié. Hay
una construccion social, hay una perspectiva donde
hay responsabilidades de todos los actores sociales en
términos de lo que queremos heredar, lo que queremos
modelar, lo que queremos recuperar de la sabiduria de
los nifnos y ninas y, también, lo que queremos preservar
culturalmente. Entonces, es desde que los nifos nacen
que se insertan a la cultura, y quienes estamos aca
propiciamos esa insercién. Vamos de alguna manera
modelando distintas formas de vivir. Formas de vivir que
se construyen en el presente, se proyectan en el futuro
pero, sobre todo, formas de vivir que tienen que ver con
lo que somos capaces de recuperar y de reconocer en
nuestras tradiciones.

Entonces, estos espacios, estas instancias de
preservacion de nuestra cultura son tremendamente
relevantes. Son a partir de los cuales los nifios y ninas
se construyen como ciudadanos. Son espacios

y son tradiciones que les ensefian y les permiten
comunicarse con otros, relacionarse, aprender a ser
empéticos y, sobre todo, a contribuir a la construccion
de este mundo y esta sociedad. Por eso que estos
espacios son importantes, son necesarios, son
transformadores y son también una apuesta, como les
decia, en esa construccioén ciudadana que queremos,
en esa hipotesis que queremos que no se plantee
como hipétesis sino como una certeza respecto de qué
queremos que nuestros nifos y ninas puedan legar y
puedan proyectar en el tiempo a lo largo de su vida.

Y es por eso que siempre es importante recordar que la
educacion parvularia se funda en el reconocimiento de
ninos y ninas como sujetos de derecho, resguardando
su ejercicio y protegiendo su participacion activa

en todos los espacios sociales como reflejo directo

de sus derechos. Chile, por eso y por muchas otras
razones, se encuentra adscrito tanto a la Declaracion
Internacional de Derechos Humanos como a la
Declaracion Internacional de Derechos del Nifio y la

Nina, lo que se traduce en obligaciones por parte del
Estado para promoverlos y resguardarlos. El cuidado
por los derechos humanos se aprende desde la primera
infancia a través del conocimiento, del ejercicio y la
apreciacion de los valores democraticos que en las
relaciones cotidianas en los espacios educativos se
refleja en el intercambio de opiniones, la resolucion
pacifica de conflictos y la colaboracién: vivencias que
potencian el desarrollo de la empatia, la valoracion de
las diversidades y la toma de decisiones. Esto tiene

un impacto duradero en la construccion social que se
realiza en el convivir, la forma en que se enfrentan los
conflictos o los desacuerdos, generando una actitud
frente a la relacion social sustentada en el respeto y

el didlogo.

Los derechos culturales, por otra parte, se sustentan

en el reconocimiento de la diversidad cultural del

pais que se refleja en los contextos en los que nifnos

y nifias se conciben, naceny se desarrollany en

como estas caracteristicas familiares, culturales y

de identidad influyen en quiénes son'y en cémo se
sienten. Reconocen la ciudadania de los nifios desde su
potencia creativa, participativa y decisoria en distintos
aspectos y entornos del desarrollo: crear historias,
participar en juegos y dinamicas culturales, decidir qué
jugar y demas momentos importantes en esta etapa
vital. Estos ultimos representan y perpetuan la identidad
de los pueblos. Visibilizarlos y recordarlos es tarea de
todos los sistemas que resguardan las infancias.

Las historias de los soporopos son un gran ejemplo de
lo que implica el resguardo de los derechos humanos,
los derechos culturales, la memoria y la identidad.
Esperamos que esta invitacion conjunta a conocerlos
y profundizar en sus sentidos sea una experiencia a ser
compartida en sus unidades educativas.

Karen Alarcén: Muchas gracias. Para nosotros es
muy importante realizar una conceptualizacion en
torno a los conceptos que vamos a trabajar en el dia
de hoy, que son cultura, patrimonio y ciudadania. Por
ello, antes de dar paso a las presentaciones del dia

de hoy, es importante entender que la cultura abraza
todo aquello que las personas afaden a la naturaleza,
transformandola y produciendo bienes materiales que
podrian responder a procesos tan personales como
también colectivos.

La UNESCO, al respecto, define la cultura como el
conjunto de rasgos distintivos, espirituales y materiales,
intelectuales y afectivos, que caracterizan tanto a
grupos sociales como a las sociedades. Respecto de
patrimonios culturales, la UNESCO también los define
como conjuntos de bienes tangibles e intangibles

que son considerados de interés relevante para la
permanencia de la identidad y la cultura de los pueblos.

En Chile, la Ley 21.054, que crea y define los

alcances del Ministerio de las Culturas, las Artes y los
Patrimonios, contempla el principio de democracia y
participacion cultural, que reconoce que las personas 'y
comunidades son creadoras de contenidos, practicas
y obras con representacién simbdlica, con derecho a
participar activamente en el desarrollo cultural de un
pais. De esta manera, la identidad en los pueblos, en

su construccioén colectiva, requiere de una conciencia
histérica y procesos de valoracion colectiva que se
fortalecen a traves de la educacion, y es por lo que hoy
estamos aqui. Para que, desde la educacién popular,
tengamos la oportunidad de reconocer y valorar el
contenido y obra de un tiempo pasado que buscg, a
través de la artesania, inmortalizar un tiempo vivido,
triste y lamentable, pero vivido a lo largo y ancho del
pais y del cual estamos llamados a aprender y, por
ende, a no olvidar.

Para darle continuidad a este espacio de conversatorio,
vamos a tener dos ponencias. Una a cargo de Pamela
Maturana Miranda, Educadora de parvulos, Magister

en Educacion Infantil, profesional del Departamento de
Educacion Integral de la Division de Politicas Educativas
de la Subsecretaria de Educacion Parvularia. Ella, en
primer lugar, nos hablara sobre patrimonio, derechos
culturales e identidad. En segunda instancia, vamos a
contar con la ponenciay el taller de Marcela Andrades,



educadora de parvulos que trabaja en JUNJI y tiene
una especializacion en psicopedagogia. Ademas, es
docente universitaria de la Universidad de Magallanes,
y actualmente es directora del Jardin Infantil Los
Cisnes de Puerto Natales. Es Magister en Gestion

y Direccion Educacional, curadora y artesana de
soporopos como patrimonio histérico de las mujeres

y las infancias en Chile. Su actividad se encuentra
registrada en el Catastro Nacional de las Practicas
Educativas de Patrimonio Cultural y ha sido nominada
a Tesoros Humanos Vivos por su trabajo en derechos
humanos. Ella sera quien guie la ultima parte de este
conversatorio y quien dara continuidad al desarrollo
del taller en cual ustedes podran participar. Las invito a
ambas a formar parte de esta mesa.

Pamela Maturana: Buenas tardes. Es una instancia

de encuentro muy bonita. Para nosotros como
subsecretaria, es sumamente importante haber podido
trabajar en conjunto este tema. Creo que es mas
significativo aun que esté con Marcela aqui. Yo creo
que no es al azar que sea directora de un jardin infantil
de JUNJI, con toda la historia que tiene JUNJI en la
educacioén parvularia en Chile.

¢ Por qué creemos que hoy dia la cultura es parte de

los derechos humanos y por qué se habla de derechos
culturales? Podriamos hablar mucho rato sobre qué

es cultura, qué significa la cultura, cobmo se expresa la
cultura. Basicamente, la cultura es el ejercicio cotidiano
de todo ser humano, de sus creencias, de sus vivencias,
del compartir, de las interacciones, de sus expresiones.

Hoy dia lo que nos convoca mas importante es

ver de qué manera el ejercicio de la cultura, sobre
todo a través de la expresion artistica, genera y va
desarrollando lazos, va desarrollando una identidad
que se va asentando en la memoria. Cuando hablamos
de cultura, no sélo estamos hablando de una cultura
que podemos sacar desde la mirada de los derechos
humanos, sino también, entenderla desde el ejercicio
de la expresion: desde el momento en que yo
comienzo a expresar mi forma de entender el mundo

y de vincularme con otros, estoy haciendo también
el ejercicio de ir construyendo miidentidad. Y esa
identidad no tiene que ver sélo con una identidad
individual, sino que tiene que ver también con una
identidad colectiva.

Finalmente, la cultura es colectiva, es en comunidad.
No podemos mirar la cultura sélo como el ejercicio de
un determinado pueblo o de una determinada persona
en algin momento en que se expresa a través de

una artesania, sino que tiene que ver con una mirada
colectiva que va desarrollando esta identidad en la que
todos juntos estamos viviendo ciertos procesos.

La expresion artistica, y sobre todo esa que tiene que
ver con lo manual, es sumamente importante para
poder ir afianzando este sentido de pertenencia,

de identidad.

Los derechos culturales estan consagrados en la
Declaracién de los Derechos Humanos y se sustentan
bajo este principio de universalidad. Ellos se garantizan
en distintas dimensiones. Se garantizan en las
dimensiones civiles, politicas, sociales y econémicas.
Yo diria que lo que hoy nos convoca son las garantias
culturales. No podemos garantizar derechos humanos
0 no podemos garantizar el ejercicio de la ciudadania,
la participacion, si no cautelamos justamente lo mas
importante que tiene todo ser humano, que tiene que
ver con su cultura. Y la cultura, como ya vimos, es
expresion. Por lo tanto, cuando hablamos del ejercicio
en derechos, cuando hablamos del ejercicio de la
ciudadania, cuando hablamos de participacion, cuando
hablamos de expresion, estamos hablando justamente
de esto, de cultura. Estamos resguardando el ejercicio
de los derechos humanos.

Ahora bien, ;cémo hago yo la bajada de los derechos
culturales a la educacion parvularia? Es muy abstracto.
Cuando nos dicen: tenemos que hacer que los nifios y
las ninas participen, que sean proyectos de derecho.

¢ Coémo? ; Cuales son esos pequenos tips que me van
a permitir a mi vincularlo con las bases curriculares o

con el marco para la buena ensefanza, con el material o
diferentes recursos que yo tengo dentro de mi espacio?
Tiene que ver con la cultura en su amplia dimension,
tiene que ver con el acceso, con cémo yo genero

este acceso y abro espacios para que aparezcan las
diversas expresiones.

Hoy dia vamos a ver los soporopos que estan
vinculados a lo artistico, a lo manual, pero que tienen
una identidad que esta muy relacionada a lo colectivo.
No podemos perder esa mirada de lo colectivo: los
derechos culturales tienen un enfoque que es colectivo.
Y eso ya nos empieza a dar luces sobre de qué manera
nosotros podemos abordarlo dentro del aula. Las
expresiones no tienen por qué ser individuales, no
tenemos que tener a todos los niflos haciendo lo mismo
y al mismo tiempo. Ese no es el camino. Tenemos otras
formas de hacerlo con esta mirada de lo colectivo.

Existen areas concretas de accion de los derechos
culturales dentro de los espacios educativos. Son
areas enmarcadas en la agenda sostenible 2030,
desde la que se plantea que los ejes en donde nosotros
deberiamos estar abordando la cultura como un
derecho son: Educacién y aprendizaje; Creatividad; y
Participacion.

Educacién y aprendizajes en contextos educativos
que sean, entre comillas, clasicos y alternativos,
tradicionales y no tradicionales. Hoy dia la expresion
de la cultura en espacios educativos no tiene que ver
so6lo con estar dentro de una sala, con estar dentro

del jardin infantil o dentro de una escuela o dentro de
cualquier espacio que sea formal, sino que hoy dia el
aprendizaje, la educacion esté vinculada a los distintos
espacios que se pueden ofrecer para que los nifios y
las ninas puedan aprender a través de experiencias
que sean creativas. Y esta creatividad no tiene que
ver con pensar ;,qué es lo mas distinto que yo puedo
hacer?, sino que tiene que ver con una expresion de la
creatividad propia de quienes van a ejercer esto, que
son los nifios y las nifas. Y ahi la toma de decisiones

y la participacién toman un rol sumamente relevante,

porque hoy hemos visto, y muchas investigaciones lo
dicen, que la mayoria de las expresiones que tienen,
entre comillas, mayores niveles de creatividad o que
son mas significativas, son aquellas en donde los
ninos y las ninas pudieron tomar decisiones desde

el principio: en el disefio, en la propuesta, en cémo
implementarla, en cobmo abordarla, en la evaluacion,
que son elementos que muchas veces se nos olvidan.
Entonces, este acceso a la cultura, esta expresion de
la cultura va a ser creativa en la medida en que se le dé
elrol a las ninas y a los nifios. Tiene que ver con una
participacion vinculada a la toma de decisiones.

Y bueno, tenemos conceptos clave relacionados con
la identidad social, con la memoria y con el patrimonio.
Porque la cultura es eso: la cultura es patrimonio, es

la historia. La cultura es la historia que tenemos cada
uno y cada una de nosotras en distintos contextos y
en distintos momentos de nuestra vida. Esa historia la
vamos construyendo junto a otras personas. En este
caso, los ninos y las ninas. Pero esos nifos y esas ninas
también construyen su historia con adultos, como

es el caso de Marcelay como es el caso de lo que
significaron los Soporopos.

Lo que mas queremos transmitir hoy dia es que para
poder preservar la memoria, poder preservar un
patrimonio, eso también tiene que estar vinculado a

la construccién de la identidad y a la identificacion

que yo tengo con esa historia y ese patrimonio. Si yo
no la conozco, es muy dificil que yo pueda generar
finalmente ese vinculo, ese factor identitario. No puedo.
Tengo que tener la posibilidad de conocerla, tengo que
tener la posibilidad de poder ejercer, tengo que tener la
posibilidad de poder expresarme, porque justamente
es asi como yo voy traspasando mi cultura, voy
conociendo mi culturay, finalmente, voy generando mi
cultura. La memoria, la identidad, el preservar la historia
tiene que ver justamente con conocer y con acceder.
Por eso es un derecho. En la medida en que yo accedo,
puedo conocer, me puedo identificar y puedo generar
esta mirada conjunta.



¢ Por qué hablamos de memoria colectiva? Porque no
podemos generar instancias para preservar ciertas
préacticas que Marcela va a abordar, que tienen que

ver con educar para la paz, si no es desde la memoria
colectiva. Cuando estamos abordando cultura,
estamos hablando de una mirada colectiva, pero que
esté pensada desde el ejercicio y en el respeto de los
derechos. Que esté pensada desde la participacion
activa y equitativa de todas y todos los que son actores,
en este caso de comunidades educativas.

En nuestros referentes de educacion parvularia,
tenemos el ambito de desarrollo personal y social;

el enfoque de derechos; el enfoque de género; un
marco para la buena ensefanza con las y los nifos; y
un marco para la buena direccion y liderazgo. Hoy dia,
mas que hacernos la pregunta sobre qué nos dicen
nuestros referentes, debemos cuestionarnos cuales
son los desafios, los que tienen que ver con el ejercicio
democratico: el ejercicio de la ciudadania desde

la mirada de la participacién, desde el acceso ala
informacion y desde la libre expresion.

En la medida que yo promuevo la participacion, en

la medida que yo doy espacio para el ejercicio de

la libre expresién, voy efectivamente construyendo
este pensamiento ciudadano y politico. No hay otra
forma. Hoy dia la participacion es la forma si queremos
avanzar en este resguardo de derechos y, sobre todo,
de derechos culturales.

Marcela Andrades: Yo les voy a contar la historia de
los Soporopos: qué son, cémo son, de dénde vienen,
por qué el nombre. Los Soporopos son rescatados
como patrimonio de la infancia en Chile. Para mi,
fueron mis juguetes. Como decian en la presentacion,
el patrimonio de la infancia, soporopos, también esta
reconocido dentro de Educacién Patrimonial en Chile.
Una educacién que se hace bien poco, la verdad.
Nosotros tenemos que empezar a hacer mas educacion
de patrimonio. Hay muchas cosas que pasan y que de
repente no tenemos el ojo ahi, no nos damos cuenta

y estéan al ladito de nosotros, en nuestros abuelos o

las historias que nos puedan contar las personas de
nuestras propias comunidades.

Hacer educacion patrimonial, resguardar los soporopos
y hacer este egjercicio que estoy haciendo hoy dia,

no es porque si. Tenemos un mandato. Tenemos que
buscar en nuestra propia historia de Chile lo que no se
conoce, lo que a veces esté ahi callado por 50 afos,
como el caso de los soporopos, que no teniamos idea y
que son sumamente valiosos. Ustedes también pueden
descubrir en sus propias comunidades un montén de
joyas que estan ahi escondidas. Entonces, el Ministerio
de Educacién, en este caso, nos mandata a tener que
hacer educacién patrimonial y de la memoria histérica
de Chile.

Por otro lado, tenemos los ejes de la Politica de
Reactivacion Educativa Integral, que claramente
también nos estan mandatando trabajar en
“Convivencia, bienestar y salud mental” —;qué mejor
para la salud mental que rescatar lo que cada uno de
nosotros somos?—; en el “Fortalecimiento y activacién
de los aprendizajes,”; y en la “Continuidad de las
trayectorias educativas”. Estos tres ejes tienen que ver,
claramente, con lo que hoy les quiero presentar.

Tenemos que buscar la manera de cumplir estos
mandatos. A veces es muy dificil, un poco abstracto,
¢verdad?, pero si hay manera. Estoy segura que
ustedes pueden encontrar alguna. En consecuencia,
después que nosotros vemos y revisamos algunos
documentos, claramente nuestra tarea y siempre

ha sido educar para la paz, para poder resolver los
conflictos de la mejor maneray para poder educar a
ninos y nifas en actividades mas reflexivas. ; Qué es
educar para la paz? Adaptabilidad y flexibilidad del
sistema. Nosotros no podemos ser tan rigidos cuando
tenemos que adaptarnos a algunas caracteristicas
especiales de las familias, por ejemplo. Participacion,
vision sistémica, didlogo politico-social, y articulacion
intersectorial: eso es lo que hace muy bien ala
educacion en general en Chile.

Tengo algunos objetivos para este taller en particular,
que tiene que ver con ser un lugar de encuentro y
reflexion. Por eso les digo, acérquense. Conversemos
y ustedes van a ver que, haciendo soporopos,
también van a salir cosas, van a darse cuenta que
tiene un componente terapéutico: construir desde los
sentidos, la elaboracion y el aprendizaje respecto de
la importancia de recuperar y conservar el patrimonio
cultural, y edificar los valores culturales propios de

la infancia chilena. Producir mensajes, porque eso
también vamos a verlo; y visibilizar y testimoniar el
aporte de las mujeres a la sociedad en esta historia
poco contada y mantenida en silencio en cincuenta
anos; y por ultimo, rescatar el patrimonio de la infancia
en Chile.

Como decia Pamela recién, necesitamos educar para

la paz. Ya vemos lo que pasa, lo que pasé en Chile, lo
que esta pasando en el mundo. Tenemos que hacerlo.
No podemos alejarnos de ello, tenemos que educar

por el respeto y la valoracion de los derechos humanos
y de las libertades fundamentales de la diversidad
cultural para la paz y la identidad nacional; tenemos que
capacitar a las personas para conducir su vida en forma
plena, para convivir y participar en forma responsable,
tolerante, solidaria y activa en la comunidad.

Yo quiero inspirarlas a ustedes para que puedan trabajar
con Soporopos también, siempre y cuando respeten las
fuentes, respeten la historia. No es hacer un munequito
porque si. No es solamente hacer una figura, una
mufeca: tiene una historia. En esta foto que les muestro
aparece una nifa que se inspiré en mi historia sobre los
Soporopos para trabajar con mujeres inmigrantes.

En su taller pone un video donde yo hablo y las invita

a hacer soporopos. El taller tiene un elemento muy
terapéutico porque pueden hablar a través del mufieco
y decir lo que realmente les pasa, y no siempre son
historias bonitas.

¢ Qué son los Soporopos? Son munequitos muy
pequenos, mas o menos de 10 cm. Son rellenos de
algodoén. Siempre tienen la carita sonriente, bracitos

cortos —muchos dicen que es porque tienen los
brazos atras. Fueron concebidos en un campo de
concentracion en San Juan de Pirque en, mas o menos,
1974, cuando un grupo de mujeres, entre las cuales
estaba mi madre, estuvieron prisioneras en un vagén
de tren primero, en el Regimiento de Puente Alto, en
San José de Maipo. Estas mujeres fueron llevadas a
San Juan de Pirque, en un lugar secreto. Nadie sabia,
ni nosotros como familia, dénde estaba mi mama. La
buscabamos, la buscabamos. Y estas mujeres, en un
anhelo, decian: ojala nos lleven a Tres Alamos. Porque
Tres Alamos era el tnico lugar de prisién politica en
Chile que tenia visitas. Finalmente, estas mujeres

si fueron llevadas a Tres Alamos. Alli comenzaron a
preocuparse por lo que les podrian dar a sus nifos si
iban a verlas. Ahi empieza entonces la historia de

los Soporopos.

Aca hay fotos de algunas piezas de aproximadamente
1974 que pueden encontrar en el Museo de la Memoria
y que también pueden ver en la exposicion en la

que nos encontramos. Sus inicios fueron bastante
rudimentales. Bonitos, bonitos no eran. Las presas
politicas empezaron a hacer estos mufecos con sus
propias ropas y a sacar de los colchones el relleno para
darle estos mufieuquitos a sus nifnos y nifas cuando

las visitaban.

Yo tenia 10 anos, y recibi muchos Soporopos. No puedo
dejar de emocionarme cada vez que hago esta charla.
VVemos que las caracteristicas se conservan en el
tiempo: bracitos cortos, la patita para el lado, unos ojos
gigantes, que son sus caracteristicas principales. En el
tiempo van progresando dentro de su estética.

Mi mama era una persona bien chora. Ella era dentista,
pero también era artista. Ella estudio Bellas Artes, hacia
acuarela, y les ayudo a hacer unas caritas mas bonitas.
Ella era la que pintaba las caritas de los Soporopos.
Porque llegé un minuto en que los hacian en serie
Entonces, una cortaba, la otra rellenaba, la otra les
ponia los pelos y mi mama les pintaba la carita.



Esta es la figura con que definitivamente quedaron los
Soporopos hasta el dia de hoy. Los pueden ver en la
vitrina mas alla, que hay tres que trajeron del Museo
de la Memoria, con esta carita que tiene sus pestanas,
sus ojos grandes, muy tiernos, muy bellos, y se ve
claramente el trazo de mi mama que era Eva Alfaro.

¢Y de donde viene el nombre? De la sopa de porotos.
No sé, ustedes son super jovenes, pero en ese tiempo,
tal vez sus mamas saben, habia una cosa que se
llamaba “gerigoncio”. ; Se acuerdan? “Sipi”. Y, bueno,
de ahi viene el nombre “Soporopo”, de decir “sopa de
porotos” en gerigoncio.

Un poco de contexto histérico, claramente nosotras
sabemos que en el 1973 fue el golpe de Estado. Estas
mujeres, al principio del ‘74 llegaron a San Juan de
Pirque. En el caso de mi mama, ella llegé desde el
Regimiento de Ferrocarriles de Puente Alto. Otras
mujeres llegaron desde de otros lugares. Finalmente,
son trasladadas a Tres Alamos a principios de 1975. Ese
ano hubo una visita de la Cruz Roja Internacional. Le
llegd a mi mama una maquina de coser, lo que permitid
hacer mas Soporopos. También, durante las visitas de
la familia podiamos llevar un poco de género —claro,
no mucho, un poco nomas de ropa vieja que era para
que ellas pudieran seguir haciendo sus soporopos. En
1976 se dejaron de hacer soporopos en prision politica
porque estas mujeres salieron. Unas partieron al exilio,
otras no sabemos, y otras salieron en libertad.

En el afio 2000 yo vivia en el extranjero, con esa
nostalgia que le viene a uno —que mi pais, que mi
marraqueta—, y empeceé a contarte a mis amigos algo
de mi pais, y a hacer réplicas de Soporopos. Todo el
mundo se sorprendié mucho, asi que empecé a hacer
mas y mas. No he parado en 20 afnos de contar la
historia a quien quiera escucharla, y promover esto a
través de la realizacion de soporopos y talleres. Es parte
de la historia de Chile que deberia estar en los libros.

¢ Qué les cuento de Tres y Cuarto Alamos? Es un lugar
que esta en la comuna de San Joaquin, en la calle

que se llama Canad4, que esta detras de la céarcel

de mujeres. Para mi gusto sigue siendo un lugar de
represion. Ojala este lugar se transforme en un parque o
en alguna otra cosa en el futuro.

Se estima que por Tres y Cuatro Alamos pasaron
alrededor de 6.000 presos politicos porque era un lugar
de transito. Tres y Cuatro Alamos estaban divididos por
un alambre de puas practicamente, era un barracén

en frente del otro. Tres Alamos era custodiado por
Carabineros de Chile, de libre platica y con visitas
dominicales. Cuatro Alamos, mayoritariamente
hombres, custodiados por la DINA, sin ningun derecho
a nada, mas bien de caracter clandestino. En Tres y
Cuatro Alamos también se practicaban torturas. La
agrupacion de presos politicos de estos recintos se
esta movilizando para que Tres y Cuatro Alamos se
conviertan en un Parque para la Paz, como lo es Villa
Grimaldi. En 2012 fueron reconocidos como sitio
monumental histérico.

El Soporopo que ven en laimagen, es el Soporopo
original. Me lo hizo mi mama. Es el Uinico Soporopo que
me quedé porque, entre tanto cambio de casa y tantas
cosas que pasan en la vida, se terminaron perdiendo

y se quedd este. Y con muy buena voluntad con mi
hermano fuimos a dejarlo al Museo de la Memoria, pero
ese hombre llord todo el camino. Asi que le dije, ya,
llévatelo tu. Cada vez que hablo por teléfono con él le
pido que me lo muestre para asegurarme que esta bien.

Y aqui viene algo interesante: el Soporopo guardaba
un secreto. Adentro iban mensajes. Estas mujeres eran
tan inteligentes que encontraron la forma de sacar la
verdad de lo que estaba pasando. Al final les voy a
mostrar un video que se hace para la prensa extranjera
donde muestran que Tres Alamos era lo maximo: y
ellas dicen, no, aqui no es asi, {,cOmo sacamos esta
informacién? Entonces, adentro del Soporopo, en las
propias ropas que cortaban escribian los mapas, los
oficiales a cargo, los nombres de los detenidos y, mas
importante aun, los bebés que nacian adentro que,
misteriosamente, se iban al control y no volvian.

Entonces, ellas ingeniaron esa manera. Y esos
Soporopos iban a la Vicaria de la Solidaridad. Por

eso no hay muchos soporopos en el dia de hoy,
porque eran abiertos para sacar la informacién que
estaba adentro. Esa informacion iba a la Comision de
Derechos Humanos de la OEA para poder hacer un
poco de justicia en Chile. Entonces, ellos también eran
un barretin, donde se sacaba informacion. El otro dia
vino al taller un nino de Colombia y me contaba que,
por ejemplo, los profugos de la esclavitud también
ocupaban los barretines para llegar a los palenques:
en las trenzas, en esas trencitas bien apretaditas, ahi
escondian los mapas. Entonces hay muchas formas de
pasar informacién, que son tan desconocidas y que
deberiamos investigar. Pedro Mujica, ex presidente

de Uruguay, contaba que sacaba informacion en las
mangas de la camisa.

Existian tres tipos de Soporopos: unos hechos para
los nifnos y nifas, de los cuales yo tenia un monton,
todos con un nombre en orden alfabético (yo tenia a
Alejandro, Fernando, Carlos, y asi sucesivamente);
otros Soporopos que iban para la Vicaria y se
entregaban a las familias; y otros que eran para alguien
en particular: si mi mama queria regalarle a su propio
custodio, un carabinero, hacia uno verde, por ejemplo.

Aqui hay algunos de los que yo empecé a hacer. Este,
claramente, es mi hijo Tomas. Y aca hay otros que
también se puede ver que tienen caracteristicas. Y eso
les voy a invitar a hacer también. Por ejemplo, no sé si
pueden reconocer a alguien o algo por ahi, pero alla
arriba hay un borrachito, una ninita, una monja, esta

es la presidenta Bachelet —se lo mandé a ella—, un
encapuchado con su fésforo, etc.

Bueno, ¢,qué era el Soporopo entonces? Erala
esperanza de que la justicia iba a venir algun dia. Se ha

tardado, se ha tardado. Ella se llama Ana Gonzaélez, se
han llevado a cinco personas de su familia. Hay algunos
Soporopos que yo he hecho para familias de detenidos
desaparecidos. En esos casos sus caritas cambian, la
boca esta derecha o al revés y tienen una lagrima. Los
hago solamente si la familia me lo pide, porque van con
el retrato de las personas desaparecidas. En este caso,
la nina de la foto es Reinalda Pereira. Ella era tecndloga
médica, seis meses de embarazo, se la llevaron del
Saotero del Rio, nunca mas se supo de ella ni de su bebé.

Yo espero que ustedes también me ayuden a que esta
vOz se expanda y contar esta historia como es. Hay
algunos libros que estoy consultando de artesanias

y de dictadura. Se hizo una obra de teatro también
donde se muestra a una nifiita en la caseta recibiendo
Soporopo de sumama. Y aqui estoy trabajando con los
ninos y ninas, con las doctoras, con los técnicos, en el
jardin, invintando a que cada una haga su Soporopo, y
contando la historia a quien quiera escucharla.

Este es un mural que estéa en la Biblioteca de
Independencia. En él se rescata la infancia. Aparezco
yo jugando con un Soporopo porque eran mis UNicos
juguetes. Yo lo quiero muchisimo. Por eso me emociono
también.

Y bueno, aqui hay otras maneras que yo también quiero
mostrarles sobre cémo usar laimagen del Soporopo.
Este Soporopo es un poco mas grande, como una
almohada, que se puede ir llenando con olores, y queda
como un objeto de apego para ir a dormir o como
quieran usarlo.

Y estas fotos muestran lo que ha pasado aqui estos
dias, muchos nifos, ninas, mujeres, contentos en el
taller. La magia que sucede cuando creas algo y lo ves
ahi, y dices: mi Soporopo, lo hice yo. Es muy bonito.



ARTESANIA Y DIGNIDAD EN PRISION POLITICA

Maria Alicia Salinas, profesoray artesana
Ruth Vuscovic, disenadora textil e investigadora

Jorge Montealegre, poeta, ensayista, periodista y guionista

Modera: Lucrecia Conget, Subdirectora de Culturas Fundacion Artesanias de Chile

11 de diciembre de 2023

Lucrecia Conget: Buenos dias a todas y todos.
Queremos agradecerles el estar hoy con nosotros

en este encuentro que hemos titulado “Libertad

hecha a mano. Artesania y dignidad en prisién
politica”, y que cobra especial sentido en el marco

del Dia Internacional de los Derechos Humanos que
conmemoramos el dia de ayer. A través del didlogo
con quienes vivieron la prisién politica y se han
dedicado a trabajar para reivindicar las expresiones
culturales como herramientas de memoria y resiliencia
comunitaria, se reflexionara aqui sobre cuales han sido
los roles de la artesania en la dictadura y en el presente.
Agradecemos principalmente a quienes integran este

encuentro y que amablemente han aceptado participar:

Maria Alicia Salinas, profesora y artesana. Proviene
de una familia militante y popular. Desde siempre se
dedico a bordar, sobre todo en épocas de cesantia
como medio de subsistencia. Estuvo presa durante

el gobierno de Salvador Allende y, posteriormente,
durante la dictadura civil-militar en Tres y Cuatro
Alamos y en Villa Grimaldi. Alli se organizé junto a otras
prisioneras para realizar una cadena de produccion
de blusas bordadas que les permitié obtener recursos
econodémicos. Hoy continta realizando bordados
como medio para relevar la memoria y defender los
derechos humanos. Pertenece a la Asociacion mutual
de ex presos politicos del MIR y la resistencia, y al
Movimiento de trabajadores Clotario Blest.

Ruth Vuskovic, estudio Diseno Textil en la Universidad
de Chile. Trabajo en el Programa Nacional de Artesanias
del gobierno de Salvador Allende como muchos de su
generacion. Fue prisionera politica y exiliada en México
donde estudié Antropologia Social. Regresé a Chile

en 1989y ha trabajado en docencia, investigaciones
relacionadas con arte, artesania, textiles etnogréficos,
memoria y DDHH. Es autora de “Memoria de género,
géneros de la memoria (huipiles traidos a Chile por
exiliados de México)” vy, junto a S. Rios M., el libro
"“Libres en prision: la otra artesania. Artefactos creados
en dictadura / Chile: 1973-1990 (ALeP)". Creadora de
los Delantales de la Dignidad, expuestos en el Camarin
de Mujeres del Estadio Nacional Memoria Nacional
marzo-julio 2023. Es parte de las Colectivas: Bordando
Dignidad y Jaraneras del Son Jarocho en Chile.

Jorge Montealegre, poeta, ensayista, periodista

y guionista. Licenciado en Comunicacién Social,
Doctor en Estudios Americanos y Académico del
Departamento de Historia y Escuela de Periodismo
de la Universidad de Santiago de Chile. Comenzo a
escribir tras ser detenido en 1973, primero en el Estadio
Nacional y, mas tarde, en el campo de prisioneros
de Chacabuco. Sus &mbitos de investigacion son
los estudios culturales, especialmente referidos al
imaginario, la memoria y el humor grafico. Ha escrito
libros en torno a las manifestaciones culturales y

la resiliencia comunitaria en prisién politica como



“Frazadas del Estadio Nacional”, “Memorias eclipsadas:
duelo y resiliencia comunitaria en la prision politica” y
“Derecho a fuga: una extrafa felicidad compartida”.

Muchas gracias a los tres por compartir con nosotros
hoy en este conversatorio. Para empezar quisiera
preguntarle a cada uno, desde sus experiencias
personales, cémo se han encontrado con las
manifestaciones artisticas y practicas artesanales en la
prision politica? ¢ Produjeron ustedes artesanias u otros
artefactos durante su tiempo en prisién?

Jorge Montealegre: Recuerdo que yo tuve la
experiencia de intentar hacer una pieza de artesania en
el Campamento de Prisioneros de Chacabuco, cuando
un companero me ensefid a tallar. Con un trozo de
madera intenté hacer un Cristo con una alambrada...
ese era el concepto. Ahora, para hacer la alambrada,
habia que hacer huecos. Habia que hacer la alambrada
hueca. Entonces, cada vez que yo trataba de hacer la
alambrada, se me quebraban los pedazos de madera.
Por lo tanto, muy luego abandoné el proyecto de ser
tallador y me dediqué a escribir, en lo que era mejor. Ese
tallado que quedd inconcluso era un Cristo inconcluso
roto, porque se rompid, y yo lo tiré a la basura. Y
después, muchos afnos después, como 50 anos
después, he pensado que yo debi guardarlo: que un
Cristo roto, con la alambrada rota, inconcluso, tenia a lo
mejor mucho mas significado que un tallado precioso.
Guardando todas las proporciones, me acordé de los
inconclusos de Miguel Angel.

Pero bueno, yo no era Miguel Angel y, afortunadamente,
no segui en la senda artistica de ese tipo. Pero si —
haciendo mi trabajo de estudio sobre la resiliencia
comunitaria en la prision politica—, sin duda que uno

en prision se encontrd con los desafios de creatividad
que todas las personas tenian. La creatividad como

una forma de resistencia. Y ahi aparece la artesania, la
poesia, la cancidn y otras expresiones.

Quisiera decir algo que yo creo que es bueno tenerlo
presente porque nos enmarca, por lo menos a mi

me enmarca en mi mirada, que tiene que ver con las
situaciones extremas. Es decir, antes de que Victor
Jara fuera torturado primero salvajemente y recibiera
40 balazos después y lo asesinaran, minutos antes de
que se lo llevaran a su momento final, a su asesinato,
él escribié un poema. Por otro lado, Jorge Pefia Hen,
director y creador de orquestas infantiles y juveniles,
antes de ser ejecutado por la Caravana de la Muerte
escribié musica con un palito de fésforo quemado.
Entonces, esas dos dimensiones yo creo que siempre
debemos tenerlas presentes porque nosotros vivimos
interiormente con esas dos dimensiones: la mirada

y la memoria del horror, pero también la mirada de

la esperanzay de la sobrevivencia. Y este acto, esta
reunion que tenemos hoy dia aca se ubica claramente,
sin olvidar el horror que todos y todas vivimos a raiz
del golpe, se ubica en la mirada de la sobrevivencia,
de coémo se construyeron vinculos con las personas
de adentro y de afuera gracias a la artesania. Esas dos
miradas, la del horror y la de la esperanza, yo creo que
estan trenzadas en el alma nuestra.

Hay una palabra que a mi me gusta mucho por su doble
significado, su doble connotacion y que tiene mucho
que ver con la resiliencia comunitaria, que es decir que
todo esto pasé en una situacion de duelo y el duelo
significa dos cosas: significa dolor —cuando se nos
muere o pierde alguien estamos de duelo, el duelo

del dolor— pero el duelo también es enfrentamiento.
También es enfrentamiento el duelo de los cowboys, se
baten a duelo.

Entonces, el duelo es dolor y enfrentamiento y nosotros
estabamos en una situacion de duelo. Es en esa
situacion de duelo que se hizo artesania.

Lucrecia Conget: Gracias Jorge, muy interesante
como, en lo que planteas en relacion a tus experiencias,
salen varios temas que nos pueden servir para

seguir profundizando en torno a la artesania. Temas
que también menciona Ruth en su libro de “Libres

en prision”. Por un lado, los simbolos que se hacen
presentes en las artesanias realizadas en prision: tu

hablabas del Cristo. Me acordé de Orlando Valdés, alias
"el Caliche", quien tallé un hombre siendo torturado en
un arbol en el Campo de Prisioneros de Chacabuco

y dijo a los gendarmes que era un Cristo crucificado.

Y bueno, también en las artesanias de prision politica
surgen varios otros simbolos que Ruth destaca en

su libro. Ademas, en tu relato aparece el tema de la
solidaridad que se daba entre los mismos prisioneros:
el hecho de que se ensefaban entre ustedes las
distintas técnicas. Y por ultimo, el contraste entre el
horror y la esperanza que Ruth lo aborda en el titulo de
su investigacion al referir a la prision y la libertad. Ruth,
¢ qué podrias plantearnos en relacion a estos temas?

¢ Como tu desde tu experiencia en prision politica
viviste ese vinculo con la creatividad y la artesania?

Ruth Vuskovic: Primero que nada, quiero agradecer

a esta institucién. Yo trabajé en artesanias antes del
golpe. Saludo desde el mas profundo sentimiento que
esta institucion por fin pueda conectarse de corazén a
corazén con aquellos dolores tremendos que vivimos,
y con esa riqueza maravillosa que la tenemos aqui
alrededor nuestro. Yo participé en el Plan Nacional de
las Artesanias en el gobierno de la Unidad Popular, y
de ese Plan formaron parte diferentes instituciones
(CORFO, CECOTEC, INDAP) que tenian que ver con el
campo, la produccion artesanal o campesina.

Las palabras de Jorge son sindbnimo de una “extrafna
felicidad”, que son palabras que el mismo Jorge tomd
de Oscar Castro, ¢, verdad?, del actor que en su obra
de teatro expreso6 esto que sentiamos en prision: libres
en prision, la extrana felicidad. Esta cosa contradictoria
pero llena de vida al fin de cuentas, porque esa es

la verdad de la vida. Los dos opuestos que estéan
siempre ahi en contraposicion y dandonos el motor
para vivir. Entonces, la investigacioén “Libres en prisién”
parte de esa hipotesis que nos movié durante todo

el proceso investigativo, hipotesis que sale de las
mismas prisioneras politicas. Con todo el respeto y el
carifio que me merecen, ellas, las prisioneras, son las
que dijeron al entrevistarlas que trabajar y crear “nos
permitio salir a volar”. O como dice Jorge también en

su libro y creaciones: derecho a fuga. Derecho a fuga.
Derecho aiirte, derecho a volarte, derecho a pensar en
otras cosas, a sonar. Entonces, eso es lo que sostiene
esta investigacion y lo que sostuvo nuestras vidas y
nuestro trabajo, nuestra experiencia que tuvimos alli.
Al hablar de Cristo, Jorge, bueno, también esta
hablando de cosas muy ancestrales. En las primeras
paginas del libro nosotros sentimos que teniamos que
relevar lo que habia hecho Samuel Houston en Tejas
Verdes, que es donde las torturas eran horrorosasy los
tenian alli a oscuras, vendados, solos, etc. Y Samuel,
con una hebra de la frazada, empieza a hacer unos
nudos para contar los dias o las semanas que llevaban.

Y esos nudos son, ni mas ni menos, su ser sensible,
intuitivo, ancestral, que se conecté con el pasado
cuando nuestros antepasados llevaban la contabilidad
con nudos de hilo: la famosa contabilidad del quipu.
Entonces, las cosas que hicimos estaban relacionadas
con nuestro pasado ancestral. En el libro hablamos de
inspiracién: s en qué nos inspiramos los presos? En esta
cosa ancestral antigua, antigua. Luego, esta lo antiguo
pero mas cercano, a nuestra abuela, a nuestra mama,

al tejido de la casa, el crochet de la casa, de la escuela
¢no es cierto? Y también esta todo lo que es nuestra
memoria ancestral de Abia Yala, de América Latina, que
esta en nuestras raices y que nosotros tenemos que
siempre luchar cada dia para volverlas a desenterrar de
toda esta tierra, este polvo. Entonces, por ahi estamos
hablando de las razones o inspiraciones que teniamos
los prisioneros.

Quisiera hacer mencién ahora, me nace hacerlo asi,

a que el otro dia, haciendo el aseo en mi casa, vi

una culebra que me hice a crochet hace un pocos
anos para tapar el frio de la puerta y que no entre el
vientecito por abajo. Al estar limpiando, ese dia recordé
recién porque yo lo tenia olvidado, que le hice a mi
hijo una culebra con restos de tela estando presa: me
acordé recién de ese animalito que le hice a Diego, yo
lo tenia olvidado la verdad, lo tenia olvidado. Y a lo que
voy con esto es que este libro y estas conversaciones
son un llamado a la memoria que nosotros mismos,



que nos dedicamos a eso, también la hemos perdido
y a reflexionar sobre como juntos podemos seguirla
refrescando, refrescar la memoria.

Lucrecia Conget: Gracias Ruth, escuchandote salen
varias cosas para complementar lo que decia Jorge.
Me quedo con la culebra también, que es lo que

dijiste ahora ultimo: los afectos, cémo en la artesania
se reflejan. Hablabamos de solidaridad, ¢ cierto? pero
también los afectos, hay muchas artesanias que presas
y presos dedicaban a sus familiares que estaban fuera
de prision, a sus hijos, y la artesania, o cualquier tipo
de creacion que se dio en prision politica, también es
testimonio de esos afectos. Hablabas ademas de la
inspiracion, tu hablabas de la inspiracion ancestral, y
es interesante también el contrapunto de Maria Alicia,
porque el vinculo de Maria Alicia con la artesania venia
desde antes de la prisién o sea, su inspiracion ya tiene
que ver con un legado quiza familiar. ; Nos puedes
contar como te encontraste con la artesania Maria
Alicia? ¢, Tu hacias bordados antes de la prision politica?
¢ Como fue esa diferencia de trabajar en artesania
previo y durante la prisién politica? ; Qué nuevos
sentidos encontraste en esos distintos contextos de la
artesania? Y también aprovechando ¢ podrias introducir
las piezas textiles que has traido y contarnos en qué
contextos se hicieron?.

Maria Alicia Salinas: Yo creo que el elemento central
que nos unificd y que nos permitié sobrevivir, por lo
menos a mi, a mi generacion y a mis companeros, fue
la resistencia de un partido politico, de un proyecto
politico. Siempre me acuerdo que la primera vez que
quise participar en las corridas de cerco en uno de
los gobiernos de Allende, yo estaba estudiando. Mi
papa, que también era politico y habia estado preso,
no me queria dar permiso para que fuera. Al final,

él me dijo: “ya, anda, puedes ir, pero no te puedes
olvidar que tu eres pobre, que tenemos que luchar
por los trabajadores porque esto tiene que cambiar.
No te puedes olvidar, tienes que terminar de estudiar
y esta es una decision tuya, todas las decisiones en
la vida tienen consecuencias. Asi que usted, si quiere

irse a tomar los fundos, a correr los cercos, vaya, pero
apechugue después”. Y eso siempre me ha hecho
sentido. Nosotros militdbamos porque queriamos
construir un pais distinto, queriamos construir una
patria donde no existiera la pobreza, desigualdad, que
todos fuéramos iguales. Teniamos una cosa potente
que nos orientaba, por decirlo de alguna forma. Y, en
ese quehacer, cuando se produce el golpe, la prision
era un costo que nosotros sabiamos que debiamos
asumir. Incluso, el partido al que yo pertenecia tenia
una consigna: si nos descuidabamos, si la represiéon
se profundizaba, la carcel era una posibilidad bien
concreta. Era casi ingenuo pensar que no nos pudiera
pasar algo. Cuando se habla del golpe, me acuerdo
del tanquetazo y como después Allende acepta el
estado de sitio y salen los milicos a la calle. Todo iba
senalando para dénde iba la micro. Y en ese sentido
yO creo que, por lo menos para mi, mis companeros, la
gente con quien yo estuve, el sustento era el mantener
un proyecto politico, eso era lo que nos mantuvo y nos
permitié sobrevivir, entender y respetar que muchos
companeros murieron estando seguros de que estaban
haciendo la revolucion. Eso como para desmitificar esta
cosa de que nosotros éramos las victimas.

Cuando yo me encontraba en Tres Alamos, las
companeras hacian Soporopos para sacar informacion.
Pero eso después se fue perfeccionando. En Tres
Alamos habia comparieras que eran mamés, que tenian
hijos que mantener, tenian el companero desaparecido
0 preso, entonces era necesario que pudiéramos hacer
algo que les permitiera recibir un aporte econémico.
Ahi se armé una tremenda discusién, porque algunas
querian que tejiéramos calcetines para los ninos
pobres. El problema era que los ninos pobres no
necesitaban calcetines, necesitaban militantes que
estuvieran dispuestas a continuar con el proyecto
politico, y para eso necesitabamos que hubiera un
proyecto justo que pudiera apoyar a los compaferos,

y ahi tuvimos una discusién de qué podiamos hacer.
Entonces hagamos ropa, blusas, vestidos, bordados.
¢Y quiénes sabian bordar? Yo bordaba porque yo no
era de una familia donde a una le hacian los vestidos,

entonces una siempre habia bordado, siempre habia
tenido que coser los pantalones, surcir los calcetines.
Una sabia hacer todas esas cosas. Empezamos a
ensenar a bordar y nos organizamos. Empezamos a
hacer las blusas. En un comienzo trabajabamos solo
en la manana. Pero ahi tuvimos otra discusién con las
compaferas: nosotras estabamos presas, éramos
politicas, teniamos un proyecto revolucionario y
trabajabamos 4 horas diarias mientras la gente afuera
en el POJH y el PEM trabajaba 8, 10, 12 horas y le
pagaban 6. Asi que decidimos que ibamos a trabajar,
ibamos a completar un horario de trabajo en la manana
y en la tarde, porque teniamos que ser consecuentes. Y
eso hicimos. Las primeras que recibieron sueldo fueron
las mamasy las jefas de hogar. Después nos dimos
cuenta que todas podiamos recibir. Entonces, las que
€éramos viciosas pudimos solventarnos con cigarros,
con un cachureito los fines de semana, champu, jabén,
todas esas cosas.

Lucrecia Conget: Gracias Alicia. Vamos a ir
abordando varios de los temas que has mencionado.
Ta hablas mucho de la organizacion que hubo desde la
prision politica. También habia mucha solidaridad entre
los prisioneros, por ejemplo, al conseguir recursos para
las compafieras que tenian familia. Agarrandonos de
eso, queria profundizar un poquito mas en cual es el

rol que tenia la artesania dentro de la prision politica y
preguntarte Jorge en relacién a ese rol y esa capacidad
de organizacion. ; Cémo se podria vincular con tu
concepto de resiliencia comunitaria? Y después,
pensando en vincular la conversacién con esta idea de
proyecto politico, ¢,qué es lo politico finalmente en la
artesania? jeste concepto de resiliencia comunitaria
también podria verse y analizarse desde lo politico?

Jorge Montealegre: En general, yo creo que ya a
esta altura se entiende el concepto de resiliencia.
Pero puede ser bueno repetirlo. La resiliencia, que es
un concepto que se utiliza mucho en psicologia, en
psiquiatria, en realidad es una metafora: tiene que ver
con la propiedad de los metales. Cuando tenemos
un metal que se puede aplastar, al aplastarlo hasta el

fondo ese metal puede recuperarse: de alguna manera
se eleva de nuevo. Entonces esa cosa que pasa con un
metal, con un fierro, se ha utilizado como metafora para
referirse a situaciones humanas. En el caso de la prisién
politica y la tortura, las personas fueron literalmente
aplastadas hasta tocar fondo. A veces los metales se
quiebran, las personas también se quiebran. Pero en la
mayoria de los casos, lo que sucede es que cuando ese
aplastamiento llega a un fin, hay un momento en que

se eleva, en que se recupera. Generalmente, cuando

se usa el concepto resiliencia se hace referencia a
procesos individuales, procesos con personas a las
que se les trata individualmente, como si la persona
saliera sola de su problema. Sin embargo, lo que yo

he planteado tiene que ver con una resiliencia que es
comunitaria, es decir: aqui nadie se salva solo o sola.
Sino que es gracias a la solidaridad, al acompafiamiento
social, que resulta esta resiliencia comunitaria.

Y cuando se habla de resiliencia, en general se dice que
hay algunos pilares que son fundamentales para que se
dé este proceso. Yo propongo, en el caso de la prisién
politica y mi experiencia, que esos pilares tienen que
ver principalmente con situaciones que suceden en

la prision politica de “libre platica”. Ahi yo creo que es
necesario hacer una distincion: es distinto un recinto de
tortura, secreto, donde no hay ninguna posibilidad de
hacer otra cosa —salvo lo que cuenta Ruth de Samuel
Huston—; que una situacion como la del Campo de
Prisioneros de Chacabuco, Tres Alamos, o Ritoque y
otros lugares, donde habia posibilidad de organizarse.
Y la organizacion, bueno, se daba porque, asi como
cuenta Alicia, éramos todos militantes practicamente

0, por lo menos, habiamos sido presidente de curso.
Entonces, lo que yo planteo es que los pilares de
resiliencia son tres y en uno de ellos estéa claramente

la vocacion de organizacion. El primer pilar que yo
propongo es el reconocimiento del acervo sociocultural
compartido, y ahi esta la vocacion de organizacion
histérica que traia el movimiento popular chileno: la
asociatividad y los temas de sobrevivencia econdmica,
de producir para que reditue ese producto. Y tiene que
ver con la autoestima, con la memoria, pero sobre todo



con esa cultura compartida en que a veces basta como
un guifo para que sepamos que somos del mismo
grupo, de la misma cultura. Al principio de los anos
setenta, si uno hacia una encuesta entre prisioneros,
prisioneras, todas ubicaban a Cortazar, a Garcia
Marquez, a Joan Manuel Serrat, a Viglietti, a Inti lllimani,
a lllapu, a Quilapayun. En Chacabuco, que era una
oficina salitrera, de alguna manera todos nos creiamos
que estabamos adentro de la cantata de Santa Maria
de Iquique. O sea, todos sabiamos de organizacién,

de militancias, la mayoria éramos militantes. Entonces
esta este acervo sociocultural compartido que tiene
que ver con los contactos también. ;Quién nos vende
la artesania afuera, por ejemplo? ;Cual es la red que
permite que eso se pueda enviar al exterior y sea parte
de la solidaridad internacional, por ejemplo? Si no hay
redes, si no hay militancias, eso no resulta.

El otro pilar es el desarrollo de expresiones ludicas

y humoristicas en el contexto de duelo. Antes
hablébamos de la situacion de duelo. Y ahi esta el
juego social a vivir simulando que se estalibre y a
ponerle nombre a las cosas como si fueran de afuera.
De repente se proyectaba algo, un dibuijito en la pared,
y le deciamos “cine”. O a una cosa horrible como un
horno al que se le echaba agua, alguien lo llamaba
“piscina”. Ahora, todo lenguaje que es de fuerade la
prision también es equivoco: porque si tu dices que
habia una piscina, afuera van a entender que era poco
menos que una piscina olimpica. O deciamos que
teniamos “correo”, y en realidad habia un companero
que repartia las cartas cuando llegaban. Trabajar como
si se estuviera en libertad, a eso le llamo el juego social.
Nosotros hicimos un Festival de la Cancion y la Poesia
en Chacabuco. Y le llamamos “festival” porque era la
misma fecha casi del Festival de Vifa. Era precario, pero
el asunto nuestro, la gran tarea nuestra, era convertir la
miseria en dignidad. Convertir la miseria en dignidad y
la dignidad en resistencia, porque todo eso era politico,
todo eso era una accion politica que al final respondia
a los estereotipos con que nos condenaba también

la dictadura.

Y el otro pilar era la valoracion de las manifestaciones
de creatividad. Yo diria que mientras mas censura,
mas presion, hay mas sofisticacion en la creatividad.
Y ahi esta la artesania, los bordados, la lanigrafia, etc.
Pero también en algunas partes se hicieron cosas

en cuero y se utilizaron los elementos que daba la
naturaleza del lugar. En Dawson se hacian cosas con
piedra; en Chacabuco con las arpilleras, piedras,
madera, metales. En fin, el lugar también daba cosas.
Y ahi esté la organizacién. Sin organizacion era muy
dificil, porque habia que conseguirse materiales, habia
que conseguirse instrumental, aunque también con
la misma artesania se hacian instrumentos para hacer
nuevos instrumentos.

Lo unico que quisiera agregar, es que yo diria que

hay al menos dos tipos de artesanos y de artesanas.
Primero, las personas que ya eran artesanas: habia
companfneras y compaferos que ya eran artesanas y
artesanos, que ya hacian artesania, que tenian el oficio,
que sabian coémo hacerlo y que ensefaron muchas
veces a hacerlo. Por ejemplo, habia un companero que
era tallador y que nos ensend a tallar y explicé cual
eran las herramientas. En el Diario Mural de Chacabuco
se publico todo un instructivo de cémo tallar. Y, por
otro lado, estan las otras personas, yo diria que eran la
mayoria, que éramos personas que en la prisién politica
tuvimos que construir una nueva cotidianidad. Porque
algunos de los que eran médicos pudieron seguir
siendo médicos, pero hubo médicos que se dedicaron
a cantar, hubo un alcalde que se dedico a hacer chistes
y armo un duo cémico. En fin, todos nos encontramos,
de alguna manera, con una vocacion, o una habilidad
que no sabiamos que teniamos. Algunos nos dimos
cuenta que no teniamos, pero muchos otros se dieron
cuenta que tenian una habilidad que, eran buenos para
tallar, que eran buenos para dibujar, que eran buenos
para cantar. En el caso mio, que yo no escribia poesia,
empecé a escribir ahi. Entonces, esta esa parte del
aprendizaje, que después de la prision politica algunos
siguieron y otros no. Porque era como un paréntesis a
partir del quiebre biografico que significaba la prisién
politica. Y ese quiebre biogréfico lo vivieron militantes

y no militantes, porque también estabamos dentro de
un quiebre que era un quiebre politico, era una derrota.
Estabamos viviendo también la derrota.

Lucrecia Conget: Muy interesantes los pilares que
nos mencionas: el acervo sociocultural, el juego social,
la valoracion de la creatividad. También lo que relatas
sobre la nueva cotidianeidad. Queria preguntarte, Ruth,
¢,como vinculas esos conceptos con el de libertad que
tu planteas cuando hablas de “libres en prisién”? Te he
escuchado decir que ese concepto es una filosofia de
vida. Entonces, jcomo ves las relaciones con lo que
nos plantea Jorge y como hoy se aplica ese concepto
pensando en una filosofia de vida?

Ruth Vuscovic: El libro de cabecera que tuvimos al
hacer esta investigacién de la artesania “Libres en
Prision” es un libro precioso que se llama “El maestro
ignorante”, escrito por Jacques Ranciére. El se

inspira en un pedagogo de la época de la Revolucion
Francesa, para recordarnos que necesitamos hacer

un Proceso que nos permita emanciparnos desde

lo profundo. Maria Alicia Salinas habla hablaba del
maravilloso proyecto que teniamos, revolucionario. Yo
lo sinteticé en algo que yo vivi: para nosotros era hacer
la revolucién tener ese Plan Nacional de Artesanias,
obviamente que era hacer la revolucién, cada uno en su
ambito y con sus capacidades.

Jacques Ranciére explica la experiencia del Telémaco
en la que surge un redescubrimiento: todos podemos
hacer y crear las cosas, incluso si nunca hemos
pensado que las podemos hacer. Ello se relaciona a ese
descubrimiento que hicimos en algunos momentos en
la oscuridad de la prision, en donde nos encontrarnos

a nosotros mismos en lo mas profundo de nuestro ser y
descubrimos que éramos varias personas: el médico no
solo era médico, como dice Jorge, sino que el médico
también era cantante.

El concepto de libertad tiene que ver con descubrir
dentro de nosotros mismos esta capacidad de
liberarnos de nosotros mismos y nuestros esquemas

y prejuicios, de liberarnos de este sistema que nos
oprime cotidianamente, segundo a segundo, y
defender esas cosas que nosotros tenemos y que
son pura belleza, puro amor, pura creacion. Aqui,

en esta mesa, tenemos tejido a telar con ligamentos
antiquisimos con técnicas precolombinas. Tenemos
alli una artesania hecha e inspirada en los pueblos
originarios de México, en los huicholes de Jalisco y
Nayarit quienes hacen esta cruz: la cruz de Yaléalag.
Entonces, cuando nosotros decimos, bueno, ¢y qué
voy a hacer o qué bordo? Resulta que las cosas las
tenemos aqui, aqui mismo: el cielo, el sol, las luces,
tenemos todo esto, maravilloso. Esta semilla que
nosotros vamos transportando siempre y la vamos
llevando y la vamos reproduciendo, es la que hay que
reconocer y no dejar que se nos opaquen.

Alberto, mi marido, nunca habia hecho artesania

con las manos. Era ingeniero agrobnomo, creo que
planté tomates ahi en el desierto, un huerto hizo.

En prisién logré hacer un gorro que le llamaban
bolchevique, asi como para callado, pero le decian
gorro ferroviario o algo asi. En realidad estaba inspirado
en los bolcheviques. Este gorro tiene cuatro partes:
aplicaron corte y confeccién. En nuestra investigacion
descubrimos las etiquetas que le ponian a los gorros,
porque los vendian entre ellos o a los parientes o

a la gente que iba a verlos, le ponian las etiquetas

que aparecen aqui en el libro que las desenterramos
nosotros ahi buscando y buscando, donde decia
gorro bolchevique y cuanto costaba. Entonces, una
cosa es este acervo cultural. Luego es el acervo
cultural ancestral, de Abya yala, y ya viene el diseno
propiamente, aplicar disefio. Disefio implica crear
pensando en una utilizacién practica: que te sirva
para taparte el sol, que tenga visera, etcétera. Asi que,
bueno, le rindo homenaje aqui a mi companero y a mi
hijo también que vive en el exilio.

Maria Alicia Salinas: En la época de la dictadura, en la
primera etapa, la represion fue bastante masiva. Surge
a partir del '73. En el '73 surge el Comité Pro-Paz, que
era la union de las iglesias europeas cristianas que



estaban en Chile, y que es donde van a funcionar

los abogados. Ahi estaban los abogados quienes
necesitaban los recursos de amparo, que hacian los
cables. En un primer momento ellos fueron los que
comercializaron los primeros objetos que se hicieron en
la prision politica.

En la época de la dictadura no tuvimos derecho a juicio.
Entonces a ti te toco ir a un campo de concentracion.
Era lo que en esos tiempos se llamaba prisionero de
guerra. Los prisioneros de guerra iban a los campos de
concentracion. Y los prisioneros que tuvieron derecho
ajuicio iban a las céarceles. En las carceles existian

los talleres y los oficios. Entonces los presos llegaban
y, de acuerdo a su interés, ellos podian trabajar en

los distintos oficios que presentaban las distintas
carceles. Ahi tenian ellos distintas alternativas. Porque
trabajaban en el oficio, en la manera en que hacian
zapatos, los dientos. Porque existian las condiciones,
existian los talleres para hacer eso. Entonces, los
presos que éramos prisioneros de guerra ibamos a los
campos de concentracion. Y ahi no existia nada, nada.
Ni siquiera habian pacos. Entonces, como no habia
ningun elemento, ningun instrumento, ninguna cosa
que nosotros pudiéramos trabajar, surgieron los talleres
laborales, que me da la idea a mi que paso en todos los
campos. Existian distintos tipos de presos, no todos los
presos tuvieron la misma suerte.

Lucrecia Conget: Te hago una consulta, Alicia,

tu hablabas de coémo resistieron los prisioneros y
prisioneras politicas gracias al proyecto politico, y
queria preguntarte de qué forma se reflejaba ese
proyecto politico en la artesania que producian, sobre
todo centrandonos en los simbolos que alli aparecian.

Maria Alicia Salinas: Nosotros hicimos algunas cosas
que se sacaron, por ejemplo, las guias de teléfono
tenian unos forros grandes de un género grueso que se
usaba. Alli se hacia un bordado que podia ser una flor
o un capullo. Cuando se desarmaba la funda y sacabas
ese bordado, que era la cubierta, por dentro habia

otro bordado: el de Chile con una R al medio en negro

y una redondela roja. Eso es lo que sacaban nuestros
familiares. Hicimos otros motivos también también

de Joan Alsina, que fue un sacerdote espanol que
mataron en 1973. Su muerte impresiond bastante. Hubo
acuerdos de hacer ese bordado. Se hizo a Alsina en el
rio Mapocho y con el pueblo.

Nosotros utilizamos mucho las tapas de guia, porque
ademas era un buen elemento y se vendia. Hicimos
otras cosas también, cuando cayé el Comité Pro-

Paz se hizo un bordado que era una especie de
agradecimiento a la gente del Pro-Paz y a los primeros
abogados que presentaron los recursos de amparo.
Se utilizaban también mucho los forros de la ropa, la
chaqueta, los mocosos, los bandillos, esas cosas.

Jorge Montealegre: En el libro de Ruth creo que hay un
bordado que hizo un compariero y que es el retrato de
Salvador Allende, a propésito de temas simbdlicos.

Aprovecho para agregar que, cuando habia una
artesania, un soporopo o un negro José que se
regalaba a veces a los nifos. Cuando hacemos
regalos, solemos decir que es un recuerdo: llévate un
recuerdo. Y eso hoy dia toma otra dimensién, porque la
artesania en estos casos son lugares de memoria, son
lugares que pueden contar donde se hicieron, por qué
se hicieron, a veces quién lo hizo, etc. Y acé en esta
muestra hay una lanigrafia que es como estos lugares
de memoria en la artesania, en algunos casos son
recuerdos de la prision, hechos en la prision.

Hay una lanigrafia que es de la iglesia de Dawson,
hecha por Pedro Felipe Ramirez, ministro de Allende.
Esa lanigrafia esta hecha en Ritoque. O sea, preso
en Ritoque recuerda su prision anterior, que fue en
Dawson. Pedro Felipe la hizo con palitos de fosforo y
se entregd hace muy poco al Museo de la Memoria.
Y siguen siendo lugares de memoria €sos, que nos
pueden seguir contando lo que pasoé en la

historia reciente.

Lucrecia Conget: Si, es muy interesante eso que

planteas Jorge, en el sentido del rol que tiene la
artesania hoy. Nosotros también hemos trabajado con
algunas artesanas y artesanos que contindian haciendo
artesania. Varios aprendieron en prision politica. Esa
artesania hoy se transforma en un objeto, como vos
decis, de memoria, para no olvidar lo que sucedio y
también para reforzar ciertos valores comunes, el tema
de los derechos humanos.

Maria Alicia Salinas: Yo nunca me he creido artesana,
bordé, aprendi a bordar. No es una cosa que uno
aprendio porque fue a un taller, o en la escuela: lo
aprendimos por la necesidad de sobrevivir, para poder
comer. Esto de bordar lo vivi en mi casa: teniamos que
bordar blusas porque pagaban, y era un trabajo que se
pagaba bien.

Cuando estuve presa, y las viejas empezaron a hacer
las arpilleras —con la palabra "“viejas" me refiero a
quienes eran como mi mama. Ellas trabajaban de una
manera distinta a lo que haciamos las presas: nuestras
madres hacian dibujos, cortaban el género, ponian
género sobre género, y los unian con la puntada festén,
o bien con el sanco de araina. Cada arpillera que hacian
era una historia: la foto de la realidad que estaban
viviendo. Empezamos a hacer arpilleras como un
homenaje a nuestras madres. Esta situacion me llevo a
mi a buscar como poder valorar la historia de mi pueblo,
el pueblo chileno, el pueblo trabajador, los marginales
que han tenido una vida de lucha. Todas las luchas que
ellos vivieron, como la matanza de Santa Maria, han
terminado mal, pero hay una historia de lucha. Decidi
empezar a trabajar la memoria.

Lucrecia Conget: Ello también nos habla del rol que
tiene la artesania hoy como herramienta de denuncia
de lo que esté sucediendo, y ese vinculo con el
presente. Antes de terminar, quisiera darle la palabra

a Jorge y a Ruth para saber cémo ven el rol de la
creatividad hoy. Ambos contindan creando. En el caso
de Jorge desde la poesia. Ruth, tiene ciertos trabajos al
textil como los “Delantales de la dignidad”. Contintian
creando, generando propuestas. Queria consultarles

qué distinciones ven entre el rol de la artesania, o las
distintas manifestaciones culturales en dictadura y hoy.

Jorge Montealegre: Yo insistiria en una mirada desde
los artefactos culturales: no solamente la artesania. Los
artefactos culturales producidos bajo dictadura, como
también hoy dia, como son lugares de memoria a los
que se les puede interrogar sobre su momento, sobre
su tiempo, sobre sus autores. Yo creo que eso vale

para casi todo tipo de artefacto cultural. Por ejemplo,
aca esta expuesta yo diria un lujo de artesania [sefala
las obras en venta en la tienda]. Lo digo en el mejor
sentido. Artesania puesta en valor, artesania que seria
casi un gusto regalarla. Pero también esta expuesta la
artesania precaria [sefala la exposicidon de artesanias
en prision politica], hecha por lo que se podia hacer en
una situacioén, ademas, extrema. Y todas nos dicen algo,
nos dicen algo de su lugar de origen, de sus materiales,
etc. Y cada una puede tener cosas distintas. Yo creo
que esa también es una gracia, porque no tienen un
significado, no tienen todas el mismo significado, uno le
puede asignar un significado.

Ruth Vuscovic: Para cerrar, yo queria traer a colacion

a una persona que se llama Oreste Plath. El es el
primero que se intereso por la artesania de prisién en
general, de los presos que llamamos comunes. Yo vivi
la discriminacion que hicieron. A nosotras, las politicas,
nos llevaron presas, pero no nos llevaron al mismo lugar
donde estaban los presos comunes.

Oreste Plath lo que deja planteado es que somos todos
presos iguales, al fin de cuentas. O sea, el preso comun,
digamos, que ha delinquido por hambre, por ignorancia,
por discriminacion, por un montdn de cosas, es politico
también en muchos sentidos. Lo interesante es la
artesania que hacian aquellos presos. Lainvestigacion
“Libres en prision” es pionera en América Latina, no

hay otro libro que estudie la artesania en prision en

esta profundidad. Esta edicion en particular tiene un
homenaje a Oreste Plath, que se lo merece al pensar en
las artesanias de prision en general.



Conversatorio

“Pueblo mapuche y artesanias”

19 de junio de 2024

Microcine. Centro Cultural La Moneda

REIVINDICACIONES CULTURALES DE LA DICTADURA A HOY

Juan Payne-Kura Ahtii-Nawel, riixafe

En didlogo con: Leslye Palacios, Directora ejecutiva Fundacion Artesanias de Chile (2022-2024)

19 de junio de 2024

Leslye Palacios: Antes que todo quiero hacer una
breve introduccién sobre el tema que nosva a
compartir Juan, que esta enmarcado en el contexto
de la exposicion que inauguramos el ano pasado
con motivo de los 50 anos del golpe de Estado y, en
especifico, respecto de los pueblos indigenas durante
la dictadura y las reivindicaciones ante la represion,
la privatizacién y la chilenizacion. Entre 1973 'y 1990
los pueblos indigenas en Chile sufrieron graves
violaciones a los derechos humanos. Sus integrantes
fueron victimas de ejecuciones, hechos judiciales,
desapariciones forzadas, privacién arbitraria de
libertad, tortura, exilio y exoneracion politica.

Parte de la politica de la dictadura militar fue negar

lo indigena. Y alguien dijo por ahi, ‘hoy ya no existen
mapuches porque somos todos chilenos'. En ese
contexto, que es algo a lo que que también se va a
referir don Juan, surgieron organizaciones que llegaron
a representar a mas de 1.350 comunidades en el pais,
como ADMAPU. Bueno, yo creo que quien tiene mas
propiedad, obviamente, para hablar del tema, es quien
tenemos aqui junto a mi: don Juan Payne-Kura Ahtu-
Nawel, quien es Riixafe, platero mapuche, a quien
conozco desde hace muchos anos. Hemos trabajado
juntos en el contexto de la plateria mapuche, de la
itinerancia de una exposicion que viajé por muchos
continentes y muchos paises hace bastantes afios,

y que recorrio el pais. Y en ese contexto don Juan
realizé muchos talleres, muchas charlas para promover
el conocimiento y la valoracion de la plateria entre

artesanas y artesanos y publico en general. Debo
decir que don Juan ha dedicado mas de medio siglo
al estudio de la historia y la cosmovision del pueblo
mapuche, centrandose principalmente en el rescate
del conocimiento ancestral transmitido oralmente.
Su labor investigativa se enfoca en revelar las bases
econdmicas, sociales, politicas y filoséficas de la
plateria mapuche. Ha compartido su experiencia

en conferencias nacionales e internacionales y ha
asesorado a instituciones a nivel nacional. Varios
museos han trabajado en conjunto con don Juan en
la interpretacion de sus colecciones, universidades
también, municipios, corporaciones culturales, en las
cuales ha asesorado respecto del tema. Y también
instituciones internacionales, como el Museo Real de
Londres, el Museo Indioamericano en Washington. Y
tengo el orgullo también de decir que, actualmente,
forma parte del directorio de la Fundacion, asi que
estamos en permanente dialogo y retroalimentacion
en base a la experiencia valiosa de don Juan como
artesano. Bienvenido, don Juan.

Juan Painecura: Mari Mari kom pu che. Un saludo para
todos los presentes aca. En primer lugar, agradecer

la invitacion a participar en esta reunion amena, un
conversatorio sobre temas de plateria y pueblo, que es
tremendamente importante para mi.

Esta conversacién se enmarca dentro del término
de un ciclo muy relevante para el pueblo mapuche
y, practicamente, para todos los pueblos originarios,



no occidentales o europeos, que es la renovacion

de la naturaleza en el contexto de la nueva salida

del sol, que nosotros definimos como elemento
conceptual y filosofico, el We txipantu, la nueva salida
del sol. Nosotros partimos con la concepcion de que
nosotros éramos el centro del universo: el Wallmapu.
Al moverse el sol y todos los otros elementos del
universo, el Wallontu Mapu que le llamamos, nosotros
logramos analizar el concepto de espacio, movimiento
y, después, la definicion de los tiempos de estos
movimientos en ese espacio. Y en ese espacio que
empezamos a ver, la nueva salida del sol se da en el
mes de junio en occidente: en el solsticio de invierno,
entre el 23y el 27. Para nosotros es muy importante,
hacemos actividades de caracter socio-familiar,
familias consanguineas, patrilineales, extendidas, lof
o lofche para nosotros, 300 a 350 personas que se
reunen en ese tiempo para conmemorar la nueva salida
del sol, que es la renovacion de todos los elementos
energéticos y espirituales de la naturaleza. Asi que,

en ese contexto, quiero desearle a ustedes, segun la
vision nuestra, un andlisis de lo que han hecho durante
toda esta vuelta y lo que se proyecta para la siguiente,
en todo lo que tiene que ver con el quehacer personal
y familiar. Esos son los deseos para ustedes y también
para mi de esta actividad.

Quiero hablar primero del concepto de “artesania”.
Nosotros, los mapuche, nunca conocimos el concepto
de artesania. Yo creo que ese concepto viene a darse
recién a mediados del siglo XX, después de casi 60

o 70 afnos de dominacién del Estado de Chile sobre

el territorio y, por ende, sobre el pueblo mapuche.
Nosotros produciamos objetos por necesidad familiar
o personal. Y con el transcurrir del tiempo y las distintas
invasiones —la invasion de los incas, la invasiéon de los
espafolesy, posteriormente, la invasion del Estado de
Chile—, en ese largo proceso, nosotros empezamos

a intercambiar entre las familias objetos que eran de
necesidad de uno y de otro. Y a ese concepto nosotros
le denominamos trafkintu, el intercambio de objetos
por necesidad, que los espanoles después lo tratan de
asimilar con el concepto de ellos: el trueque. Entonces,

nos cambiaban una caja de mostacillas de vidrio por
una yunta de bueyes. Era un intercambio bastante
desfavorable para nosotros.

Fue en la segunda mitad del siglo XX que empezamos
a tomar el concepto de la artesania y a producir para

la venta. En ese periodo ya se produjeron cambios
profundos en la sociedad chilena: reformas agrarias

y consecuentes procesos de migracién basados en

el movimiento del campesinado hacia la ciudad. Los
mapuche ya habiamos comenzado los procesos de
migracion en el afio 1910 aproximadamente, y hoy
tenemos a casi el 60% de la poblacion mapuche

en la zona centro, entre Santiago y Valparaiso
fundamentalmente. Esto cambié el concepto de
producir, porque teniamos que hacerlo en el contexto
de la sociedad chilena. Por todos estos cambios que se
avecinaban a mediados del siglo XXy, posteriormente,
por los procesos de acumulacién de fuerzas sociales y
politicas que tienen como resultado el advenimiento del
gobierno de la Unidad Popular, nuestra reivindicacion
histérica fue en relacion a la tierra: a finales del siglo
XIX'y principios del XX, teniamos 525 mil hectareas
que nos habia dejado el Estado de Chile. En la primera
mitad del siglo XX habia disminuido esa cantidad. Sin
embargo, durante la Unidad Popular ocurrié lo que se
llam¢ el “Cautinazo”, y el gobierno se comprometié a
devolvernos esas tierras. Como resultado, se llegaron
a recuperar 565 mil hectéareas. Eso tuvimos nosotros
hasta el 11 de septiembre de 1973.

Es importante el dato porque todas las reivindicaciones
son sobre la base econdmica, obviamente, con
politicas que tienen como base esa reivindicacion
hasta el dia de hoy. Pero ,qué tiene que ver esto con
la artesania? Ya en el contexto de la sociedad chilena,
empezamos a definir nuevas formas de obtencién

de recursos: la produccion de objetos con identidad
cultural, que pudimos comercializar. Ello lo hicimos
en condiciones, yo diria, bastante desfavorables para
nosotros, porque no conociamos ese tipo de relacion
social a través del comercio. Lo vinimos a conocer
recién a finales del siglo XX, cuando empezamos a

comercializar desde un punto de vista, digamoslo

con todas sus letras, capitalista. Y cuando se empieza
a desarrollar este proceso, ocurre la dictadura. La
dictadura para nosotros fue un tremendo retroceso
porque de las 565.000 hectareas, nos redujeron en el
ano 1986 a 225.000. Es decir, perdimos casi el 60% de
lo que habiamos logrado: estdbamos en la puerta de la
desaparicion y de la extincion como identidad cultural,
porque nos estabamos quedando sin la tierra que es el
fundamento para nosotros. Entonces, ¢a qué elementos
nos aferramos para desarrollar cosas? A objetos de
distintos tipos.

La dictadura trajo también para nosotros mucho
encarcelamiento. Yo estuve encarcelado dos veces,
siete anos en total. Entonces, eso crea una nueva forma
de ver de acuerdo a las condiciones concretas que

se tienen ahi. En las carceles, en la década del ‘80,

se empieza a producir artesania muy basica a través

de monedas, del papel aluminio que trae el café, de
huesos, de fibras vegetales, de madera, de repujado en
cobre, con una infinidad de cosas. Por ejemplo, en el
Campo de Prisioneros de Chacabuco, la madera que
habia sido utilizada para la construccién de las oficinas
salitreras, se ocupo para hacer objetos artesanales que
eran vendidos. Ello permitia, de alguna manera, que aln
estando presos pudiéramos obtener los recursos para
aportar en la manuntencién de las familias.

A principios de los anos ‘80, se vivid una de las crisis
econdmicas mas grandes y surgieron una serie de
organizaciones, justamente, para poder comer, como
las Ollas Comunes. En ese tiempo yo las conoci'y fui
parte de ese proceso: la disminucion de la capacidad
alimenticia se daba en cada una de las familias. Los
mapuche no estuvimos exentos de eso, pero esta
necesidad de construccion que se establece en las
carceles tiene que ver con niveles de organizacion
externa. Internamente tengo una anécdota muy linda
para mi: estando aca en Santiago, cuando yo llego a la
PDI actual que estaba en General Mackenna, encontré
que los presos estaban jugando con un ajedrez que
habian hecho con migas de pan. Habian quemado

con fésforo las piezas negras. Entonces, tenian piezas
blancas con migas de pan blanco y piezas negras con
migas de pan quemado. Habian hecho los peones, las
torres, los alfiles, los caballos, las reinas y el rey. Asi
jugabamos ajedrez y haciamos campeonatos. Este
elemento que es tremendamente decidor: la necesidad
de darle contenido a la vida pese a las condiciones en
que nos encontrabamos. Los mapuche participaban

€n ese proceso pero con una particularidad: hicimos
uso de todos los elementos culturales que teniamos
nosotros y empezamos a producir, inclusive, algunos
varones empezamos a hacer tejidos, fundamentalmente
cintillos o trarilonko de varén.

Después, esto se comenzo a organizar de manera
diferente. La Vicaria de la Solidaridad realizaba
compras permanentes y gestionaba su distribucion

en Europa. Ahi ya tuvimos que organizarnos de otra
manera: en talleres. Con ello, podiamos entregar una
cantidad de dinero mensual a las familias, porque con
los trabajos artesanales venia el dinero, y la mayoria de
las veces se depositaba en las libretas de ahorros.

Habia una motivacion, un sentido de vida, de
pertenencia cultural y familiar, que es la esencia del
ser humano. Es decir, yo existo, yo hago esto en

esas condiciones. En el marco exterior, los mapuche
también estabamos en una etapa del proceso de
lucha antidictatorial que era importante para nosotros.
¢ Como se expresaba eso en términos mapuche?
Cuando estédbamos con un desmedro tremendo, con
una disminucién de tierra, con mucha pobreza en

las comunidades, ;,coémo saliamos adelante? Nace
una idea brillante: bajo el alero de la iglesia catdlica,

se forman los Centros Culturales, centros culturales
mapuche. Estos nos daban proteccion, porque era
complicado reunirse en las comunidades mapuche.
Desde la VIII, XIX y X regién de esos anos, todo lo que
es Concepcion hasta Puerto Montt y Chiloé era muy
dificil reunirse: era atentar contra la dictadura, contra el
poder que se habia instaurado y eso era dificil. Fue la
iglesia la que prestoé ese paraguas, por asi decirlo, para
que nosotros podamos empezar un nivel organizativo



distinto. Los Centros Culturales dieron espacio a

la formacion de lo que ha sido la organizacion mas
grande que hemos tenido nosotros: la organizacion del
ADMAPU. Era una organizacion nacional y agrupaba

a todos los mapuche. Y asi empezamos nosotros,
también, a realizar grandes movilizaciones y jornadas
de protesta donde participamos en contra de la
dictadura para sacarnos al dictador de encima. Pero lo
haciamos sobre la base siguiente del rescate cultural.

En ese momento, tomamos como base, principalmente,
a las mujeres con el uso de la vestimenta y el uso de
la plateria mapuche para la lucha social y politica.
Entonces, la plateria, en el marco de la construccion
o del rescate en algunos casos, empieza a ser de

uso cotidiano, no tan solo en las actividades de
enfrentamiento a la dictadura, sino que pasa a ser de
uso permanente. La mujer es la que juega el papel
fundamental en este proceso de rescate cultural

a través de la construccién de joyas, o rescate de
joyas que ya no se estaban usando porque eran
rechazadas social y politicamente en el contexto de
la dictadura, justamente, por lo que decia Leslye: a
nosotros se nos traté de chilenizar. Ese habia sido el
objetivo que se planted el Estado en su doctrina en

lo que se ha denominado falsamente la “pacificacion
de la Araucania”, que es el empobrecimiento, por un
lado, y la chilenizacién por el otro. Entonces, nosotros
despertamos y tomamos de nuestra cultura 'y de
nuestra identidad el uso de las joyas para ese proceso
de lucha.

Esto se extendio de una forma tremendamente grande
y maravillosa, en el sentido de que ya a finales de

la dictadura, y en el contexto de los gobiernos de

la Concertacion, el uso de las joyas se empieza a
masificar. Es importante decir que aqui, a finales de
los ‘90 y principios de los afios 2000, hay un proceso
tremendamente de cambio de la plateria, porque la
plateria vamos a tener que producirla en el contexto
del mercado: ya no va a ser el objeto que satisfacia las
necesidades personales o familiares, sino la produccion
de objetos artesanales con base identitaria cultural

pero para la venta, que es lo que se ha mantenido hasta
hoy. Empezamos a rescatar a los riixafe, empezamos a
armar el entramado que sustenta la plateria, que es la
base filosofica, las bases sociales, las bases politicas y
todo eso sobre la base econdmica. Hasta fines del siglo
XIX, teniamos una economia ganadera en un territorio
de aproximadamente 12 millones de hectareas.
Después de las reducciones nos quedamos con un
territorio 525 mil hectareas: éramos puntos en distintas
partes de laregion VIII, IXy X ¢ Qué es lo que sucede
ahi? El empobrecimiento hace que tengamos que
cambiar de economia: de una economia que veniamos
sustentando de la ganaderia, pasamos a principios

del siglo XX, a una economia agraria de subsistencia
familiar que prevalece hasta el dia de hoy.

¢ Y eso tiene que ver con la plateria? Si, porque en el
contexto de la sociedad chilena, en un marco de una
economia de desarrollo, de una economia neoliberal,
mas encima globalizada, eso también afecta e incide
en la construccion de objetos de plata o de otro metal
¢En qué sentido? En que tenemos que ver el valor

del material, tenemos que ver los impuestos que hay
que pagar, hay que hacer un costeo del producto
para colocarle un precio. Ademas, se abre un espacio
inmenso en el contexto del turismo que comienza a
mediados de la década del ‘90. Empieza el turismo
mapuche o el turismo de intereses especiales. Y
empezamos a colocar objetos de plateria y de otros
materiales en esos circuitos turisticos, y ya el proceso
empieza a cambiar y, mas aun, cuando hay ya una
definicion de los contextos de la produccidn artesanal.

Hay riixafe como yo que trabajamos en distintos
nichos comerciales. Yo trabajo, fundamentalmente, en
el rescate cultural para mi pueblo; para autoridades
mapuche como el Longko, pero también para la Machi
de toda la regién. Tengo ese privilegio de producir
para ellos, y esa produccion es sobre la base antigua,
no es que la Machi vaya, o el Longko vayay vea en
una feria artesanal y diga eso me gusta. No. Hay un
proceso cultural identitario que tiene que ver con los
suefos, con la interpretacion del suefo, con el boceto

y, después, con la confeccién de uno de los bocetos
de la construccién de la joya. Eso es un proceso que
tiene avances con el werken. Estando con la visita de
la Machi podemos estar uno o dos dias analizando

el sueno, podemos invitar a otra gente para que se
integre a analizar los suefnos, para definir como va

a ser la joya. Eso se sigue manteniendo. Este tipo

de joyas son, fundamentalmente, para autoridades
mapuche y, también, para la mujer mapuche del
campo (y ahora de la ciudad). Pero en la ciudad
tenemos un cambio también en la produccion de

este tipo de objetos, porque como tenemos mas del
60% de la poblacion mapuche en las ciudades, ya
tenemos profesionales que estan ubicados en distintos
estamentos gubernamentales, estatales y, también,
en la empresa privada. Yo siempre pongo un ejemplo:
¢ que joya imagino yo para que una mujer mapuche
de 28 0 30 afios use en el mes de febrero a las 3 de la
tarde con 30 grados de calor? Yo tengo que pensar
en la construccion de una joya de manera totalmente
diferente. Eso fue dandose en este contexto de tratar de
ubicarse en los nuevos escenarios que nos ha tocado
vivir y que no han sido los unicos. La caida del sistema
socialista afecta el marco global y también a nosotros:
comienzan a llegar acé nuevas formas de expresion
cultural de otros pueblos que las generaciones
jévenes mapuche empiezan a asumir. El fenémeno o
el concepto de la globalizacion, en el plano cultural, lo
tenemos que ir aceptando. No podemos rechazarlo.
Yo tengo que aceptar que las generaciones jovenes
mapuche también estan siendo influenciadas y que
asumen estos elementos culturales, al mismo tiempo
que siguen manteniendo elementos identitarios de

su propia cultura. Entonces, la globalizacién como
concepto, en el marco de la cultura, para nosotros
también tiene sus afectaciones. De lo contrario,
terminariamos haciendo algo que yo también hago, que
son reproducciones.

Entonces, se introdujeron otros elementos
conceptuales que nos ha costado aceptar, y yo soy un
defensor de aquello: el famoso concepto de la plateria
mapuche contemporanea. Yo me adhiero a eso, sin

menoscabar o sin hacer desaparecer al resto. Lo sigo
manteniendo. Pero en este contexto global, en el uso
de diferentes materiales, la plateria también va a tener
sus efectos ahi. Y podemos entonces construir con
vidrio, con silicona, con otros metales, con madera,
con lana, con fibra vegetal, con pintura o con hilo de
bordar. Hay unos trabajos extraordinarios en hilo de
bordado y plata, unos aros preciosos que cuesta que
la gente los vaya aceptando, pero la aceptacion no es
espontanea, la aceptacion también es un proceso. Y
si esa aceptacion se masifica, es parte, entonces, del
riitran, es parte de la joyeria mapuche.

Y ya tenemos una manera distinta de confeccionar, de
ver y de vender, de ofrecer los productos. Tenemos
una lamngen, tremendamente hermosa, vestida
como mapuche, pero ya hay cambio en su blusa, usa
su trariwe, va usando una de sus joyas, esta con su
chaway y esta exhibiendo una serie de joyas que se
estan vendiendo de una manera diferente a como
nosotros lo haciamos anteriormente. Y esto es valido.

La plateria, como elemento material, tiene un
basamento de caracter econémico. Basamento
econdémico a traves de la comercializacién, nosotros
comercializamos e hicimos definiciones en el
Parlamento de Quillin en el aho 1641. A 100 afos de

la llegada de Pedro de Valdivia, en el Parlamento de
Quilin, se definieron puntos de comercializaciéon con
los espanoles y el valor de los precios. ¢ Cudles eran
los puntos de comercializacién? Santa Barbara, Santa
Juana, Laja, Nacimiento, Los Angeles y Concepcién.
Y ahi se iba, aparte de definir la frontera, se iba a esos
puntos de comercializacion definiendo los valores de
los productos a intercambiar. Pasado un tiempo, los
volumenes de intercambio econdmico comercial eran
tan grandes que los espanoles se vieron obligados a
introducir la moneda de plata de la mina de plata de
Potosi para la capitania de Santiago del Nuevo Extremo
y para el Virreinato de Buenos Aires. Y llega la moneda
de plata. Y esta moneda plata podiamos juntarla, pero
no habia en qué gastarla.



Hay mucho dentro de la historia familiar, una mesa
mapuche, con un grupo de 10 moneditas amontonadas
de distintos valores, guardados en sacos de mis
generaciones pasadas, en la historia familiar, pero no
sabian qué hacer con ellas. Podian comprar, pero les
quedaba, porque era demasiada la cantidad de ganado
que habia.

Ese asunto va a cambiar ya cuando empieza la
estratificacion de la sociedad mapuche en el transcurso
del tiempo. Al principio del siglo XIX, los Lofche se
habian transformado en Rewe, estos en Aylla Rewe, y
estabamos a punto de cerrar una piramide sociopolitica
con basamento econdmico y la constitucion del
Estado. Se va a producir entonces, con la plata, el
conocimiento que va desde la esclavizacion espanola

a los momentos, digamos, que los espafoles llegan

acay se fija el limite con el rio Bio-Bio, se produce el
conocimiento ya desde el punto de vista filoséfico mas
definido. Nosotros tenemos un cuerpo de idea filosoéfica
que tiene relacién con uno de los aspectos con los que
hablabamos, que es el we tripantu, pero no es el unico,
hay muchos mas. Entonces, ese conocimiento centrado
en una persona ubicado en una estructura social con
moneda, con el conocimiento de la metalurgia, empieza
el proceso entonces de la construccién de joyas que

va de lo mas rustico y rudimentario a lo mas sofisticado
que estamos haciendo ahora, que son producciones

en cera perdida, por ejemplo. Ese proceso se day es
tremendamente maravilloso.

Yo creo que el aporte de la plateria a los procesos
reivindicativos mapuche ha sido extraordinario,
porque es parte de él y, en el marco de la proyeccion,
es fundamental que sigamos, no tan solo usando las
joyas, sino usando nuestro conocimiento, nuestra
participacion en diversos eventos como este que

yo estoy gratamente presente aqui para poder
intercambiar con ustedes.

Leslye Palacios: Yo recuerdo que cuando estuvimos
trabajando en el guion de la exposiciény lo
entrevistamos, don Juan, usted nos comenté respecto

del significado que para usted tenia el crear en prision.
Y en ese sentido me gustaria que quizas, puede ser
muy personal la pregunta, pero como tenia que ver con
el proceso creativo relacionado con aquello que usted
queria entregarle a la familia, nos menciond algunos
temas que me parecen sumamente relevantes, que van
mas alla de lo histdrico, sino que tienen que ver con

la motivacion, no sélo suya, sino también, de las otras
personas que estaban en los centros de detencidén y
que por otro lado también permitian generar ingresos
para la familia. Tenian distintas motivaciones, pero
ademas del significado también habian ciertos temas
que para usted eran muy relevantes de abordar en ese
proceso.

Entonces queria ver si nos podria mencionar algo
relacionado con esa situacion.

Juan Painecura: Es que el estar preso en las
condiciones de la dictadura, te trataban de invalidar,
era doblegarte, era decir yo renuncio a esto, a lo que
estaba al otro lado, yo renuncio y no quiero mas guerra.
Tenia que ver eso, el disminuir o anular la voluntad.
Entonces en ese contexto, estando preso, pensé,
bueno, pero ;como? Yo me quiero, a mi me chorrea la
dignidady, por lo tanto, debo hacer algo. En lo personal
comence una coleccion bibliografica cuando tenia 17
anos, estaba en el sexto afio de Humanidades, en el
ano 69, yo entré a la universidad en el afo 70 y juntaba
revistas, fotografias, postales, todo lo que tuviera que
ver con plateria mapuche. Eso lo hacia, juntaba. Llegué
a Temucoy yo iba a ver a mi familia y las iba a ver de
tarde en tarde y, fundamentalmente, para el verano,

yo naci en Santiago, entonces iba para alla para en

el verano y es super rico; esta el rio, hay laguna, hay
mucha comida, hay muchos pollos, las cazuelas de
pollo, pollo asadito, los corderos, los gansos, muchas
frutas, pero lo distinto es estar alla e ir en invierno. Y ahi
a mi me toco una fibra que era, no, yo pensé, yo estaba
en el sexto ano de Humanidades y pensaba que era una
vida tremendamente feliz, grata en las comunidades.
Hasta ese momento, cuando ya empiezo, estando en
Temuco, empece a visitar a las comunidades de mi

familia materna y paterna. Estaban mis familiares, mis
tios, mis primos, entonces eso me chocé mucho. Y
ahi empecé un proceso de conocimiento y a tratar de
conocer un poco.

Estando en la carcel no podia dar continuidad porque
no tenia nada de eso. Y ahi empezamos a conversar
para tratar de, yo diria, de sentirnos personas. Ese era

el sentido, sentirnos personas, sentirnos integrados,

ser un aporte para la familia, aunque sea lo mas minimo,
0 sea, aunque sea un par de anillos de bronce, poder
entregarlos a la esposa o a la pareja y decirles trata de
venderlo, en las condiciones de la dictadura, que no era
facil tampoco venderlo, porque el empobrecimiento
también empezo a arreciar a todos, o a la gran mayoria
de la poblacién. Entonces eso era importante, pero

el aprendizaje con otros era importante, o sea, como
me voy nutriendo del conocimiento de lo que estoy
haciendo. Para mi siempre ese fue mi norte, o sea, saber
por qué lo hago y qué significa, cual es el sentido de

la construccion. Y como es un proceso acumulativo,
bueno, yo no paro hasta el dia de hoy, sigo, llevo mas
de cincuenta anos, del afno setenta, llevo muchos anos
en esto y contindo, uno nunca deja de aprender.

Pero en el contexto del apresamiento, de estar detenido
en diferentes recintos, lo fundamental que uno piensa
es ¢ Qué voy a hacer? y ;Qué voy a hacer manana?

¢, Coémo puedo aportar a mi familia y no ser una carga
para ella? porque estan precariamente viviendo y,
mas encima, me tienen que traer comida, eso era

lo que mas dolia, por asi decirlo. Y lo que nos hacia
alentarnos para organizarnos y producir en conjunto.
Entonces la asociatividad fue un elemento que para
nosotros fue trascendental, més todavia cuando la
Vicaria de la Solidaridad por gestiones en Europa nos
decia, bueno, {Qué saben hacer ustedes? ; Moviles?
¢ Saben hacer algo en metal? ; Saben hacer palomas
de hueso? ;Saben hacer abrecartas? ;Qué es lo que
saben hacer? Entonces no podiamos hacer nosotros,
cada uno hacer lo que quisiera, tenia que haber un
jefe de taller, que era importante y habia que respetar
al jefe de taller porque era el que mas sabia de lo que

ibamos a hacer. Y las producciones tenian que ser

un poco en cadena y tenia que haber alguien que
después hiciera el control de calidad de los productos
para poder entregar entonces productos buenos a

la Vicaria que iban a ser vendidos en Europa. O sea,

el producto bueno asociado a la produccién para la
venta era también un norte que a nosotros nos costé
porque adentro el individualismo también pesaba un
poco. El trabajo asociativo no fue facil, pero al final

lo logramos en todo esto. Pero el deseo de vivir en
esas condiciones en ese aporte a la familia, en ese
proceso de lucha que ya se estaba dando en contra
de la dictadura. Las mujeres, por lo que me contaban

a mi, las mujeres que usaban aritos de hueso que en

la coleccidén que aparecian algunos muy hermosos,
era distintivo de que eran familiares que tenian presos
por la represion politica. Era como una especie

de distintivo. Empezamos a reivindicar a través de
elementos también asociandonos y discutiamos mucho
adentro. A veces reflexiones en términos personales

y otra vez mas asociadas, por ejemplo, para resaltar el
Dia de la Mujer. Empezamos a hacer cosas para a través
de la artesania. Nosotros haciamos un grabado en bajo
relieve o en sobre relieve, en repujado en cobre y se la
adheriamos y con un pilo grabador rustico y de hecho
lo haciamos nosotros mismos y salia a la venta y era un
aporte, lo vendian afuera como un aporte voluntario.
Siempre estuvo eso, siempre se traté de no ser carga

y era una cuestion que lo teniamos muy interiorizado
nosotros y el aporte a través del trabajo.

Leslye Palacios: Gracias, Juan. Otra pregunta

que queria hacerle se relaciona con lo que usted
mencionaba sobre el uso de la vestimenta: que era muy
relevante en la lucha social, en las manifestaciones, el
contar con los ornamentos, la indumentaria, los textiles,
los instrumentos musicales. ¢ Se podria decir también
que eso es algo que no se ha perdido y que, incluso

en estos ultimos anos a raiz del estallido social, en las
manifestaciones mas actuales reivindicatorias de los
derechos de los pueblos siguen estando vigentes? o
¢han también sufrido cambios?



124 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Juan Painecura: Yo creo que hay dos cosas que

son fundamentales en los ultimos anos, y tienen que
ver con el ejercicio politico que se desarroll6 para
cambiar la constitucion. En el contexto del cambio

de la constitucion se mostré mucha vestimenta,
mucha plateria. Por ejemplo, Elisa (Loncon), todas las
mujeres que participaban y algunos pefii que también
empezaron a expresarse de esa manera. Yo creo que
la vestimenta y el uso de las joyas es de todas las
expresiones del pueblo Mapuche, mas alla de la opcién
politica. Pero también se mostrd en ese escenario.

Yo participé en la Convencién Constitucional, en la
cual planteamos de que el Estado debia declararse
plurinacional y debia haber un reconocimiento de los
pueblos indigenas, de su identidad y de su cultura.
Estaban presentes todos estos elementos, pero sobre
la base de participacién en el Estado.

Nosotros analizabamos coémo estaba el globo
terraqueo, como estaba América Latina, cémo
estabamos nosotros, y si veiamos posibilidades
politicas de cambios estructurales que nos permitieran
una autodeterminacién como algunos lo estaban
planteando. Yo en lo personal pensaba que no. No
porque no lo quiera, sino porque no estaban las
condiciones. Pero habia otro grupo menor, digamos,
cuantitativamente, que planteaba otra variante, la del
enfrentamiento al Estado capitalista. Son opciones

y el derecho, yo no les niego el derecho a nadie. El
derecho es algo inherente a las personas, a realizar
actividades de caracter politico, social, cultural,
filosoéfico, las que les dé la gana. Pero habia que

optar por ese elemento que para mi es fundamental.
Si ibamos a estar dentro del Estado o ibamos a estar
en la vereda de al frente del Estado. Esos fueron los
dos elementos que estaban. Pero, si tu te fijas en las
vestimentas, en el uso de plateria y de otros utensilios,
los weno, por ejemplo, siempre han estado en todas
las expresiones de caracter politico. Pero el que dio
mayor fuerza y puso mayor énfasis en la identidad

y la cultura fue el Consejo de todas las Tierras con
Aucan Huilcaman. Pese a que yo no comparto, debo
reconocer que ellos se adentraron a las comunidades

después de que no firmaran los acuerdos de Nueva
Imperial con el presidente Aylwin, en el afio 89, en

la cual se comprometié a devolvernos las tierras a
reconocimiento, cuestiones que hasta el dia de hoy
no pasan. Y Aucan, con un grupo de gente, se fue

a trabajar en las comunidades y les dio un realce
tremendamente grande, fue un aporte, digamos,

al movimiento mapuche en general, al uso de la
vestimenta, a retomar el We Tripantu, a retomar el palin,
las costumbres de las familias, no para mapuchizarse,
sino para rescatar, revivir y proyectar la identidad y la
cultura. O sea, siempre ha estado presente, y yo creo
que va a seguir estando presente.

Yo tengo mi Ritran de Riixafe. Yo lo uso, pero en
ocasiones contadisimas, y decidi no hacerlo hoy,

no para menospreciar a los que estamos aqui, sino,
sinceramente, crei que no era el momento, crei que
habia que buscar otro momento. Yo tengo mis joyas,
tengo mis anillos, tengo mis pulseras, tengo todo. Tengo
mis makun de riixafe, tengo mis trariwe de varén. Tengo
mis pafuelos, yo uso panuelos azules, pero no era el
momento. Yo creo que el uso se tiene que mantener,

se tiene que proyectar y adaptarse a los nuevos
escenarios, sobre todo con esto del cambio climatico,
si las temperaturas suben, el uso y funcion de las joyas
va, evidentemente, a cambiar.

Creo que no debiera haber restriccion para el uso de
la joya, debiera haber una dignificacion del uso de esa
joya en ese cuerpo. O sea, esta dignificando algo. Me
preocupa, si, que se use —y ahi hay un desafio de quien
compra una joya mapuche— sin saber el significado

0 qué quiere expresar la joya. En mi segundo viaje

a Smithsonian, en Washington, estaba naciendo el
famoso Museo Indioamericano, que tiene como cuatro
o cinco subterraneos hacia abajo. La subdirectora

del museo me fue a mostrar este tremendo edificio.
Entonces, le pregunto yo ¢ para qué estan haciendo
este tremendo museo? Me dio una explicacion que

a mi no me dej6 satisfecho. Mientas caminabamos a
través de las instalaciones, volvi a insistir porque me
mostrd la maqueta de cédmo iba a quedar el museo, y

CATALOGO

me indic6 donde iba a estar un stand pequeno para el
pueblo mapuche. Entonces le pedi que me explicara
por qué querian tener ellos ese museo. Me dijo: “¢no te
das cuenta que con la globalizacién aquellos pueblos
originarios de distintos continentes que no sean
capaces de readecuarse y reacomodar su identidad

y su cultura sin perder su base, van a desaparecer?
Como nosotros sabemos que van a desaparecer, en

el caso de América, queremos tener un stand de cada
uno de los pueblos por si llegaran a desaparecer. Esa
era la idea de Smithsonian, por eso hicieron el museo.”
Entonces, me decia yo, si va a ser asi, si va a ocurrir
asi, ¢ de donde debemos tomarnos nosotros? De la
identidad y la cultura y ubicarlas en ese cotnexto, el
contexto global.

Si nosotros nos atrevemos a ubicarnos en ese contexto
—Yy le sumamos el Mapuzungun escrito, sin dejar el oral
de lado—, estoy convencido de que el uso masificado
de lo identitario que pertenece a un pueblo, lo va a
favorecer en la proyeccion para finales de este siglo y
en el siglo XXI.

Yo me atrevi en el ano 2011, hice un pequeno

ensayo sobre la plateria Mapuche y el significado

de las joyas. No soy el unico, José Quidel lanzé un
tremendo libro muy bueno, hace menos de un mes
en Temuco. Y es importante el tema en el sentido del
uso. Si restringimos el uso a una burbuja solamnete,
a nuestras ceremonias, la tendencia es que vayamos
a desaparecer. Y ahi tenemos que hacer uso de todo.
Tenemos que hacer uso de los cibernéticos, de los
auditivos, de los audiovisuales, de los graficos, del
cine, de la construccién, de las exposiciones, de

los conversatorios como este. Justamente para no
desaparecer, para mantener ese elemento vivo. Y los
articuladores de ese proceso debemos ser nosotros
mismos. Ahora, si tenemos el apoyo de personas que
no sean mapuche, pero que se interesen y quieran
apoyar, por favor. Y si hay algunos que quieren hacer
uso de joyas y de otros, por favor.

LI
Ty el

Tupu

Plateria mapuche

Coleccién Patrimonial
Fundacioén Artesanias de Chile

125



Hija de Gladys Hua

. '::l;......--l\

LA TEXTILERIA Y LA AGENCIA DE LAS MUJERES AYMARA

PARA VIVIR LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XX

Gladys Huanca, maestra artesana textil aymara

Vivian Gavilan, antropéloga de la Universidad de Chile

Moderadora: Lucrecia Conget, Subdirectora de Culturas Fundacién Artesanias de Chile

12 de septiembre de 2024

Lucrecia Conget: Buenos dias. Les agradecemos

por acompanarnos. Queremos agradecer a Vivian
Gavilan y a Gladys Huanca por aceptar participar

en este conversatorio para visibilizar, a través de sus
experiencias, los procesos de resiliencia y agencia
que han tenido las mujeres aymara a partir del oficio de
la textileria. Este conversatorio lo hemos proyectado
con el objetivo también de profundizar y promover
reflexiones en torno a los contenidos que se presentan
en la exposicién que tenemos actualmente en el Centro
Cultural La Moneda que se llama "“Persistir, Dignificar

y Transformar: Pensar la artesania a 50 afnos del Golpe
de Estado”. Vamos a dar inicio a este conversatorio y
presentar a las protagonistas de este dialogo.

Gladys Huanca, maestra artesana textil aymara de
Arica. Reconocida por sus finos tejidos en fibra de
alpaca hilada a mano y confeccionados en telar de
pedales. Heredo el oficio textil de su madre y de su
abuela. Por una década formé parte de la primera
organizaciéon de mujeres tejedoras aymara Kantati.

Hoy, al frente del taller familiar Warmi Ampara Manos de
Muijer, realiza un trabajo que se distingue por la paleta

de piezas. Obtuvo el sello de excelencia en la artesania
en elano 2011y 2017.

Vivian Gavilan, antropéloga de la Universidad de
Chile, Magister en Antropologia Social por la Facultad
Latinoamericana de Ciencias Sociales FLACSO,

y Doctora de Antropologia y Comunicacion de la
Universitat Rovira i Virgili. Se ha desempenado en
organizaciones no gubernamentales como el Centro
de Investigacion de la Realidad Nacional CIREN,

el Programa de Estudios para la Mujer Campesina
Indigena PEMSI y el Centro de Estudios de la Mujer
CEM. Fue fundadora del Taller de Estudios Andinos,
instancia que lideré el trabajo organizativo de

mujeres. Cuenta con articulos y capitulos de libros
que versan sobre relaciones de género, etnicidad y
salud intercultural en el norte chileno. Es autora del
libro, entre otros, “Mujeres Aymara y Produccién Textil:
El Altiplano de Tarapaca”, publicado en 1985 por el
Centro de Estudios de la Mujer. Dicha investigacion fue
muy relevante para la curatoria de la exposicion que
tenemos hoy en el Centro Cultural La Moneda, en la
cual también se presentan testimonios audiovisuales
de Gladys. Agradecemos a las dos por su aporte para

1 1I i " i | M de colores que usa en sus tejidos, la que revitalizé de
'.-I' 1] | , antiguos textiles precolombinos andinos. Destaca

11K L también su busqueda permanente de experimentacion
a i6n de art > ‘

I_

con el fin de lograr técnicas perfectas de tenido y union

este conocimiento en torno a las artesanias y lo que
ocurrié en el norte con las comunidades artesanas en el
contexto de dictadura. Muchisimas gracias a ambas.

|
.

VIl e

PR



No me quiero extender mas porque queremos
escucharlas a ustedes. Vamos a organizar el
conversatorio de la siguiente forma: primero Gladys
y Vivian van a conversar para posteriormente abrir la
conversacion al didlogo.

Vivian Gavilan: En primer lugar darle las gracias a

las organizadoras de este evento. Nos cuesta mucho
encontrarnos, a pesar de que vivimos bastante cerca
las dos. Nunca hemos tenido el suficiente tiempo para
poder pensar la trayectoria que hemos seguido, sobre
todo desde el punto de vista de la participacion social
y politica en Arica, en la Regién de Arica y Parinacota,
y también en nuestras vidas. Porque como mujeres no
s6lo hemos trabajado en torno a actividades laborales,
sino que siempre se nos mezclan las vidas personales y
hemos estado ahi en todas.

Gladys Huanca: Si, han sido muchos anos de trabajo
en conjunto. Creo que igual ha sido muy importante

el apoyo del Taller de Estudios Andinos donde esta
Vivian. Fue un equipo hermoso, de mucha confianza
para nosotras, las mujeres que bajaron del altiplano a la
ciudad, y para muchas mujeres también que vivian en
el mismo altiplano. Entre fines de los '70s e inicios de
los '80s, las mujeres principalmente trabajaban el tema
textil en su territorio, porque es alla donde se hace la
transmision del saber textil, de todo lo que es el tejido
tradicional principalmente, de qué es lo que significan
las kisas, y por qué tengo que poner una kisa antes que
otra. Una kisa es una degradacion de color y eso es
importante en todas las prendas tradicionales.

Vivian Gavilan: Justamente lo que estas planteando,
Gladys, es la primera parte de nuestra exposicion,

que siguiendo la l6gica del contexto en el cual nos
convocan la llamamos “Persistir”; la segunda va a ser
“Dignificar" y, la tercera parte, va a ser como pensamos
“Transformar”, o en qué momentos nos ubicamos en

las busquedas por establecer cambios en nuestra
posicién. Entonces, cuando hablamos de lo que Gladys
estaba mencionando, justamente es el persistir: porque
lo que ha senalado son practicas que se pueden

comprender dentro de la epistemologia indigena y que
llevan adelante las mujeres en el siglo XX.

Yo quiero que compartamos nuestras ideas en torno
ala "artesania” como nocion moderna de la sociedad
europea, desde el provincianismo europeo, que hoy dia
es muy criticado: porque detras de eso hay procesos
racistas, etnicistas que me gustaria abordar en el
contexto del concepto de persistir.

Personalmente, me molesta el término artesania,
porque la artesania es un proceso secular que instald
la industrializacién en Europa y ese concepto deja
fuera los saberes y todos los procesos tecnoldgicos
que las mujeres recibieron de sus ascendientes. Hay
multiples generaciones que, a través de la praxisy a
través de la memoria oral, han transmitido una forma
de estar en el mundo. Entonces, rescato la necesidad
de que en este pais, en América Latinay en el planeta
en general, se reflexione sobre el hecho de que aqui
hay saberes y técnicas muy complejas. Voy a enunciar
algunos componentes que tu venias sefnalando para
que compartamos.

¢ Por qué hablamos de epistemologias de
conocimientos complejos? Porque el tejer, en la
sociedad contemporanea, solamente se puede
comprender si consideramos todos los miles de anos
de los seres humanos, en especial de las mujeres,

en el Sur Andino. Desde la construccion de esta
recuperacion de esta historia, han habido muchos
conocimientos que hoy dia son necesarios, por
ejemplo, todos los estudios que hicieron del quipu. Las
y los arquedlogos, historiadores y colegas nuestras
que se interesaron por esta materia a mediados de los
'50s, en general, han dicho que los hilos procesados
de camélidos son fundamentales para el desarrollo
que alcanzaron las sociedades prehispanicas. ¢ Por
qué? Hemos descubierto que el textil estd compuesto
por principios estructurales. Uno son los hilados; el
hilado y el torcido. El otro es el concepto de chinu, las
matematicas para componer la pieza textil. Y el tercero,
el color. Son los tres principios que comunican, que

narran, que cuentan, que es como la ciencia, podriamos
decir, aymara.

Entonces, el torcido es un principio basico para
componer el quipu, que es el término quechua para
chinu, el concepto de unidad matematica.

Gladys Huanca: El torcido es importante,
principalmente, para las piezas tradicionales porque
tiene que ser muy torcido, en lo posible con agua

para que el tejido tenga durabilidad en el tiempo'y,
ademas, para que el tejido quede muy parejo. Un tejido
tradicional que no esté bien torcido, no queda bien. Por
eso es importante el tema del torcido, principalmente,
porque el hilado tiene que ser un hilado parejo, finito,
muy delgadito y siempre en dos cabos. Nosotros nunca
tejemos en un cabo, siempre en dos cabos o en un
chinu, podriamos decirlo también, y el componente
completo del tejido tiene que ser del mismo torsor.

Vivian Gavilan: Las abuelas y los abuelos de acg, de
estaregion, en el tiempo prehispanico durante el siglo
XIX'y gran parte del siglo XX hasta los anos '50s, de
una manera un poco distinta y mas compleja, todavia
tejian hilosen So en Z, ala derecha o a la izquierda. Y
eso tenia un significado: por ejemplo, todo lo que esta
asociado a la muerte se tuerce a laizquierda.

Gladys Huanca: Al revés (a la izq.) le decimos nosotros.

Vivian Gavilan: Y los hilos que se usan en los rituales
para la turca también son al revés, pero todos los tejidos
que se usan cotidianamente son a la derecha.

Entonces, el tipo de torcido es muy importante porque
significa algo, es posible interpretarlo. Lo que sefalaba
Gladys respecto de la mateméatica esta basicamente en
el concepto de chinu.

Gladys Huanca: Un chinu es un par de hilos, o sea, dos
hilos. Se contabiliza de esa manera. Nosotros, como
pueblo Aymara o para las tejedoras, siempre se cuenta
en par o chinu. Para el occidentalismo es un par, no

vamos a contar nunca en impares, que un impar es un
ch’ulla. Un ch’ulla significa que esta solo, tres o la mitad.
Un tejido nunca puede terminar en ch'ulla, siempre
tiene que terminar en par, porque es complemento. En
el lenguaje del tejido tradicional y, hoy en dia también
en el tejido mas contemporaneo, siempre vamos a tejer
en par, porque si no, estas solo. Y nunca puedes estar
solo, siempre tienes que estar en par. Nunca estas en
ch'ulla, siempre estas en chinu.

Vivian Gavilan: Claro, entonces nosotros hemos dicho
que también los matematicos que estudiaron textiles
en las comunidades antiguas, hablan de esta idea de
contabilidad, de estar en el mundo, de cuantificar la
realidad. Una cuestion abstracta, muy compleja.

Ch'’ulla es un concepto clave, como decia Gladys,
porque es la mitad de algo, entonces se cuentan los
hilos en pares e impares. Entonces maya, chinu, chullani
van a contar siempre él solo como ch’ulla. No hay

forma de contar de otra manera. No existe el conteo
occidental 1,2,3,4. Siempre va a ser todo par. Entonces
es un concepto que cuantifica y cualifica y esta
presente en toda la vida, como dice Gladys.

Por ejemplo, Gary Urton que es especialista en quipus
en el mundo, viene de la matematica y derivo en la
arqueologia, ha estado toda su vida estudiando los
quipusy él habla del concepto de ch’ulla'y el concepto
de ch'ullantin cuando se emparejan. Ch'ulla que
significa sin pareja y ch'ullantin en quechua, es un
principio para comprender lo que dicen los quipus.

Y los quipus hablan de tradiciones orales de una
generacion a otra, son narrativas de los nudos. También
cuentan: son registros de cuantas llamas, cuantas
personas hay, como impuestos internos de la época
antigua.

Lo otro complejo es explicar que es un chinu, porque un
chinu puede tener un par de hilos hasta dieciséis hilos
que se cruzan, y sigue siendo uno solo dependiendo

de la pieza textil. Pero a la l6gica que nos ensefaron

en las escuelas desde Europa, desde la matematica es



dificil de comprender. Solamente en la tecnologia de la
composicion de la pieza textil se entiende. Pero si eso
lo trasladamos a otras formas de entender el mundo,
de estar en el mundo, es un concepto muy abstracto
no es literal, no esta ahi, sino que es una forma de
comprender y eso es en lo que me baso para decir que
no me gusta que digan artesania.

Gladys Huanca: Claro, porque no es solamente
artesania, es el traspaso de técnicas ancestrales. Le
han dado el nombre que han querido y nosotros nunca
hemos dicho nada porque siempre dicen, no, es que
ustedes no saben, pero nosotros si sabemos cual es la
composiciéon de un tejido, cual es la composicion de
un de una faja o de una llijlla, no se llama aguayo. Cual
es la composicion de una talega por qué se hacen en
colores distintos, por qué una faja es tradicional para
guardar la semilla, otro para uso diario; cada pieza tiene
un significado, un porqué y un para que.

Vivian Gavilan: Complementando lo que dices, por
ejemplo, en quechua las piezas en Tarabuco, ahi

se registré el lutu k'uychi'y el puka/kamaq k'uychi.
Nosotras decimos kisa y, por ejemplo, aca en el alto
Tarapaca el color se denomina k‘ura, que se refiere a
tonos naturales del vellon de camélido y pana para los
tonos de colores. Por lo tanto, hay kisas k'ura y kisas
pana. Entonces, el el vellon de los camélidos naturales
provee de una gran variedad de colores que se
inscriben en el concepto de k'ura. Por ejemplo, ch'iara
es negro, janqo es blanco, chumpi es café, qosi es ocre
y oge es gris. Son los cuatro colores que van a significar
cosas Yy, de cada uno, va a haber kisa. Al contraste

se denomina lak‘a y que tiene significados también
importantes para comprender que van a contener esas
talegas, para qué se va a usar y cuando se va a usar.

Entonces el hilado y el torcido, la cantidad de chinu,
como se compuso en términos matematicos la pieza
asociada a los colores, cuantos chinu tiene que tener,
por ejemplo, una faja kimsa ch’uru. Se compone
siempre desde una estructura, un sistema. La boca se
llama lak’a en aymaray son las orillas del tejido. La boca

no permite otro color, ha ido variando en el tiempo, con
el racismo y el etnicismo han provocado que se vayan
perdiendo estos saberes, entonces la boca las orillas
siempre van a soportar rojo y café nunca otro color. Y,
lo que acompana en las fajas tradicionales a la orilla
-lak‘a- es el linkhu y siempre se va a componer de un
conjunto de chinu de colores determinados. El uso de
los colores puede variar también de acuerdo a la familia
o las comunidades. Se especifica por comunidad
muchas veces.

El ch’uru que es un concepto muy interesante que

se opone al de pampa, no solamente esta en los
tejidos, sino que es un concepto que se traslada a la
organizacion de las parcelas de los campos, etc; y
entonces se va componiendo de acuerdo al resultado
final como decia Gladys. Ch’uru es el fondo del tejido,
tiene que ir contrastando para que se vea la figura, el
ch’uru es el cajon. En este caso el kimsa ch’uru y, otro
mas complejo que el pusi ch’uru, son las fajas. Por lo
menos en Isluga y Cariquima, que han tenido mas alta
complejidad en los ultimos afos. Pero esto es complejo,
en la pusi ch’uru antes habia més tejidos asi, pero se ha
ido perdiendo cada vez y son pocas las mujeres que

lo realizan.

Vamos a partir el punto dos que es “Dignificar”.
Entendiendo lo que es la textileria, conversemos
sobre lo que hemos hecho para recuperar saberes,
para dignificar el trabajo femenino en una sociedad
altamente racista y etnicista. Nos vamos a detener
un poco en lo que hicimos durante los tiempos de la
dictadura civil y militar.

Lo primero, es sobre laimportancia que tiene para las
mujeres el proceso migratorio de las comunidades a
la ciudad de Arica e Iquique. Aqui recordemos que el
puerto libre acelerd los procesos de la profundizacion
de la mercantilizacién de la economia, por lo tanto,
fue mucho mucho mas fuerte en ese periodo y afecté
mucho a las comunidades del altiplano de donde es
Gladys, aqui en Arica.

Gladys Huanca: Aqui en Arica en la comuna de Putre y
General Lagos, la migracion inicia mas o menos en los
anos '70s. Nosotros teniamos aca la Junta de Adelanto
que trabajé por muchos anos en el altiplano haciendo
distintos estudios, principalmente, en la comuna de
Putre, de donde soy yo. Muchas personas trabajaron
en la Junta de Adelanto en un espacio donde estaban
y hacian los estudios de los camélidos, de las ovejas
que teniamos y de los pastizales. Ya a los inicios del
setenta se termina el proyecto de la Junta de Adelanto.
La institucion le dice a todos los trabajadores, en su
mayoria eran hombres que venian de Parinacota,
Chucuyo, de Guallatiri, de todos los pueblos casi, si
ellos quieren quedarse arriba (altiplano) o se vienen a
Arica a continuar trabajando con la Junta de Adelanto,
pero aqui en Arica en otros oficios. Aqui ya no era
trabajo con las llamas, sino que eran jardineros. Ahi
inicia una migracion en donde las familias querian que
sus hijos estudiaran, porque en esos anos, de donde yo
vivia o donde mis padres vivian, la escuela mas cercana
estaba en Guallatire y eso eran como siete kildmetros
de camino. Tampoco habian internado ni nada y ese
caminar de siete kildbmetros era peligroso. Entonces
muchos bajaron a trabajar a Arica y ahi inicia todo el
tema de la migracion donde nos traen a muchos nifios
y también empieza un trabajo con las mamas y las
abuelas trabajando en las casas; lo mismo que hacian
arriba (altiplano) pero la hacian en las casas hilando,
tejiendo, hablando en Aymara. Yo tuve a mis padres
que eran los dos hablantes y eso era enriquecedor para
los que estabamos con ellos alrededor. Entonces ahi
no se pierde completamente la técnica del tejido. Nos
ensenaban todo el tema de la estructura del tejido de
las frazadas principalmente, mi mama hacia muchas
frazadas y de colores. Entonces en vacaciones se subia
al altiplano, en vacaciones de invierno o de verano se
subia a estar con los animales, con los abuelos, con las
abuelas, con toda la familia que no bajé del altiplano

a la ciudad. Entonces ahi se enriquece mas porque

ahi estaban todas las ceremonias. Las ceremonias

de la marcacién del ganado, de las cruzas, porque
antiguamente yo me acuerdo que mis abuelos hacian
unas cruzas dirigidas. Entonces las alpacas y las

llamas nunca tenian dos colores, todos eran colores
nitidos, porque era una cruza dirigida, o sea, el blanco
con el blanco, el negro con el negro, para que asi no
tuviéramos esta cruza extrana.

Uno aprende de eso y después empieza también este
trabajo en la familia. Luego uno lo traspasa. Vimos cémo
pudimos generar ingresos para las familias, vendiendo
estos productos que para nosotros eran utilizados o
utilizables para nuestro pueblo, para nuestra familia,
pero no asi para el comun de los chilenos.

Vivian Gavilan: Si, esa parte que cuenta Gladys

es Arica, en los primeros afios de los ‘70s. Yo me
encontraba en Iquique y estudiando en Santiago pero
siempre queria ir al altiplano y, finalmente, pude ir el
ano 1977 por primera vez. Era un tiempo en el que en

la Universidad del Norte en Iquique —a través de su
tradicion en el trabajo antropoldgico y folclérico—,
crearon el Centro de Isluga de Investigacion. En él
estaban unos antropélogos muy pioneros y produjeron
muchos articulos. Gabriel Martinez con Verénica
Cereceda le dieron importancia, fueron los primeros
que trabajaron la textileria en este en este marco que
estamos hablando hoy dia. Fueron muy resistentes a la
dictadura y por eso Gabriel después no fue contratado
por esta Universidad. La represion no lo permitio. Desde
1975 hasta 1980, mas o0 menos, crearon un programa
—antiguo, de la década de los ‘60s, que estaba en
Putre—, pero aqui generado por la Universidad del
Norte, que consistia en contratar a especialistas para
generar etnodesarrollo, con posibilidades de recuperar
historia, procesos, actividades agropecuarias. La
textileria alli cumplié un rol central. Entonces, el Centro
Isluga de Investigaciones recogio la necesidad de

los pueblos de tener dinero porque ya no alcanzaba
con la quinoay la papa, habia que tener dinero para
comprar los Utiles escolares, para los fideos y el arroz.
Necesitaban dinero, todas las familias de Isluga y
Cariquima pedian que les ayudaran, pero el Centro
Isluga fue de Isluga solamente, entonces les pedian
que les ayudaran a comercializar sus productos. El
Centro Isluga ayudé a comercializar lana, tejidos, y



quinoa principalmente. El centro era como un centro
de comercializacion también y eso durd hasta los
anos '80s, hasta que lo cerraron por necesidades de la
empresa.

La dignificacion es lo que cuenta Gladys aca en

Arica: el trabajo en casa que después se repite en

Alto Hospicio, en Pozo Almonte. Pero en Iquique, las
actividades para recuperar la tradicion era el tejido,
para que las mujeres aporten a los ingresos del hogar. El
Centro de Isluga, que vendia en Santiago y en Iquique,
tenia una tienda en calle Baquedano, por donde estaba
la norte, y después se trasladé al ferrocarril. Vendia
productos artesanales. Desde los 70’s llega la dictadura
y empieza a meterse CEMA Chile que —si bien los
CEMA son creados tempranamente en los afios ‘30s—
con la dictadura, para el altiplano adquieren la intencion
de controlar a la poblacioén, fue la época mas racista.

Gladys Huanca: Y la mas dura también.

Vivian Gavilan: Sin embargo, no todos los aymara
comprenden porque, sobre todo en la comunidad

de Colchane, hay una buena percepcion de ese
tiempo. Pero efectivamente los CEMA Chile no tenian
ninguna preocupacion por la produccién textil ni por
comercializar esa produccion para un ingreso familiar.
Eso es importante, porque en ese contexto las ONGs
—que yo también fundé y formé parte de las de Iquique
y luego la de Arica—, intervenieron en las comunidades
con este objetivo de dignificar, valorar, volver a valorar
lo propio. Pero, sobre todo, un aspecto interesante

era que habiamos comprendido que los aportes de

las mujeres a la economia familiar era una cuestion de
vida o muerte. Porque el que la mujer no aportara —a
diferencia del modelo de hogar obrero que impulsé

el Estado desde el inicio del capitalismo, de la mujer

en la casay el obrero trabajando—, era complejo para
su identidad, para su proceso de autoafirmacion.
Entonces, la dignificacidn es valorar no sélo la tradiciéon
textil, sino dignificar el trabajo de las mujeres.

Esa era nuestra apuesta como ONGs. En tanto que el
CEMA Chile y la politica de la dictadura era todo lo
contrario. La importancia era la seguridad nacional, la
geopolitica, la “chilenizacion” de un sector que ellos
consideraban que tenia que modernizarse, tenia que
ser chileno porque estaba cuestionada su adhesion a la
nacioén. Entonces, todas las actividades eran para quitar
todos los aspectos del indigena. Se prohibié el aymara
en las escuelas de concentracion fronteriza, que fue

el modelo para chilenizar. Se crearon los internados,
uno en Putre y otro en Colchane en el norte grande. Sin
considerar que hubo apoyo de la iglesia.

Gladys Huanca: Si, nosotros aqui no tuvimos CEMA
Chile. Y si es que hubo, no eran para las mujeres
aymara, sino que para la poblacién en general. Habia
todo tipo de manualidades, principalmente, tejidos

a palillo y tejidos a crochet. Pero el tejido o hilado

lo compraba en esos afios SERCOTEC. Compraba

las lanas, el vellon y, principalmente, los tejidos y las
frazadas. Casi todas las mujeres lo que mas hacian eran
frazadas. Y después tuvimos a CARITAS Chile que no
trabajé con personas individuales, sino que con grupos
de mujeres. Podia ser un grupo familiar o un grupo de
mujeres de distintos pueblos que se unieran para poder
trabaijar. Pero, principalmente, se vendia el hilo y la lana;
en madejas 0 en conos.

Ahi se aprendié a formatear, se aprendio a hacer el
lavado, que nos costé mucho. El lavado de la fibra de
alpaca no es facil de hacer, para que quede esponjoso
y bonito, habia que usar distintas técnicas. Y eso fue
mas 0 menos hasta el afo 1989, mas o menos, que
CARITAS ya no nos compré mas. Luego llego el TEA
(Taller de Estudio Andino).

Vivian Gavilan: Quiero detenerme aqui para

darle los créditos a mis companeras de Santiago,
maravillosas. Cuando ya venia trabajando con mujeres,
me convocaron a Santiago. Era ya el movimiento
feminista de Santiago, antidictadura. Habia empezado
la resistencia oficial a nivel nacional. Siempre hubo
resistencia, pero en términos de participacion de las

mujeres propiamente, se cred el Circulo de Estudio de
la Mujer bajo el cobijo del Cardenal Silva Enriquez en la
Vicaria. De alli surgieron un montén de ONGs parciales
financiadas por la Cooperacién Internacional a favor de
los Derechos Humanos en Chile. El mundo internacional
estaba muy sensibilizado con lo que estaba pasando
aca, la violencia que se generd. Entonces, hubo
muchos recursos de la Cooperacion Internacional que
permitieron crear una Unidad para la Mujer Campesina
Indigena que me apoyd para trabajar con mujeres del
altiplano de Isluga y Cariquima.

Ahi entonces vinculamos a las mujeres de Isluga

y Cariquima con la red nacional de mujeres en

contra de la dictadura, a través de la textileria y la
participacion social en eventos, talleres, formacion

de liderazgo, etc. Cuando estdbamos en eso, nos
vinimos a Arica y creamos el Taller de Estudio Andino
(TEA) y empezamos un trabajo de promocion de la
organizacién y de la participacion social de las mujeres
a través de la puesta en valor de sus saberes.

Paralelamente, trabajamos aspectos técnicos, en
escuelas de liderazgo y en desarrollar, a partir de las
propias iniciativas, innovaciones que pudieran permitir
aumentar los ingresos familiares.

Ahora bien, si nosotros pudiéramos compararnos con
la inversion que hoy hace INDAP en comunidades
para promover la textileria o SERCOTEC, yo creo que
ni siquiera alcanzébamos el 5% de lo que invierte el
Estado de Chile. Porque era un trabajo muy distinto,
habia una mistica, nosotros nos veiamos ocho horas
diarias. Trabajabamos sabado y domingo.

Gladys Huanca: Es que habia un compromiso
también, en donde nosotras necesitdbamos este
apoyo y ustedes que, de alguna forma, nos apoyaron.
Estébamos siempre juntas trabajando en los talleres
formacion, como también en los talleres en donde
haciamos los rescates de distintas cosas como, por
ejemplo, los colores o el tefiido. Ya han pasado mas de
treinta anos y la paleta de colores de tefido vegetal

no ha cambiado desde ese entonces hasta el dia de
hoy. Nosotras con Anita Maria hicimos un trabajo de
aprendizaje, de ver como puedes tenir con todos los
vegetales del altiplano, qué colores puedes lograr con
todo eso y cdmo puedes encontrar también un fijador
para la fibra de alpaca, porque la fibra de alpaca es un
pelo, entonces es dificil de tehir. Cémo logramos sacar
todos los mostaza, los verdes, los café rojizo, etc. Toda
la paleta de color que de hace treinta afos hasta ahora
se maneja, no cambiado.

Vivian Gavilan: Eso es importante decirlo y también lo
que experimentamos en Santiago con los tenidos de
quimicos, eso fue otra tarea y otro desafio.

Gladys Huanca: Antiguamente, mis abuelas y mi mama
tenian con solferino. Esa era una anilina que se traia de
Bolivia o del Peru, que se vendia en las ferias fronterizas.
Aqui nosotros tenemos Chungar3, la feria de Caquena,
tripartito, y se hacia una por el lado de Guallatiri
también. Todas las personas iban a estas ferias y

ahi hacian los intercambios. Muchas veces no eran
compras sino que eran intercambios. Ahi se compraban
las anilinas pero, principalmente, eran las anilinas

para hacer los chimpus para marcar los animales, las
alpacas en el tiempo del floreo. Por lo tanto, todos se
tenian con eso pero el tefiido con este tipo de anilinas
no era duradero en el tiempo porque con el lavado
siempre se iba perdiendo el color. Después, cuando
empezamos el rescate de todos los colores, se hizo

un trabajo muy especifico y especial con distintos
quimicos. La Unica que logré darnos la receta de

todos los colores y lo que nosotras necesitabamos en
ese entonces, fue la quimica de HT. Como se lavaba
también, cobmo quedaba mejor lavado. Porque antes se
lavaba con cualquier detergente. Descubrimos en esa
oportunidad que no era lo mas éptimo, porque las lanas
se van comprimiendo a medida que uno va lavando.
Entonces, ahi nace todo el tema del lavado, ovillado y
del mejoramiento de las fibras de alpaca, de la calidad,
de cdmo podiamos poner un producto en el mercado
con una mejor calidad, principalmente, con el hilo.



Vivian Gavilan: Empezamos a apoyar este proceso
tomando en cuenta toda la cadena de trabajo. Por
ejemplo, apoyamos a algunas comunidades con las
cuales estamos mas permanentemente en contacto,
con la esquila porque se esquilaba con lata y cuchillo.
Habia una linea de trabajo con un veterinario en el
TEA que apoyaba los procesos de mejoramiento de
esquila, con talleres de capacitacion de expertos

del sur del Peru que venian a ensenar a las mujeres.
También trabajamos con ellas el lavado del vellon que
no nos resulté nunca, porque no se lava el velldn, se
lava el hilo pero no el vellén. Experimentamos mucho,
tuvimos aciertos y tuvimos desaciertos. Pero la idea
era recuperar ese saber y esas técnicas, que la lengua
aymara fuera también valorada a través del hacer textil
porque estaba prohibida. Era un contexto muy dificil.

En las redes nacionales, al principio, se vendia lana
porque solo habian tejidos tradicionales en el Museo de
Arte o en la Feria Bustamante. Partimos mucho tiempo
yendo primero por grupo, llevdbamos sacos de tejidos
de un montoén de familias, después fue disminuyendo la
participacion colectiva.

Quiero destacar que en el tiempo de la dictadura, con
las redes nacionales ibamos a Santiago a compartir
con otro grupo, por ejemplo, la lana que se mandaba
de aca se iba a la Vicaria norte, porque alla estaba

el programa de la Fundacién MISSIO de Alemania,
donde trabajaban puras mujeres tejiendo, porque la
industria se acabd y quedé cesante todo Conchali,
toda la zona norte. Entonces, la iglesia apoyo a las
mujeres para generar ingresos. Ellas recibian lanas del
sur y lanas del norte y tenian acompafnamiento también
para hacer arpilleras y suéteres para Alemania. Ahi
hubo intercambio de muchas experiencias sobre la
participacion de nosotras como mujeres. Hubo mucha
solidaridad. Hicimos talleres para comercializar en

la comunidad del altiplano, talleres de contabilidad
bésica para vender rapido: con practicas que se
estaban haciendo también en Cusco bajo un principio
de contabilidad. Buscabamos dignificar a las mujeres,
porque ya en ese tiempo se sentian muy disminuidas

por no saber firmar. Trabajabamos para lograr lo que
ellas querian: saber realizar las cuatro operaciones
matematicas, que las sabian, pero habia que traducirlas
al sistema europeo que nosotros seguimos.

Gladys Huanca: Claro, y eso es super importante
porque todas las mujeres que saben tejer a telar, ya
sea telar tradicional o el telar de pino, todas saben las
cuatro operaciones matematicas. Porque para tejer
hay que sumar, restar, multiplicar y dividir. Entonces,
inconscientemente, las mujeres aymara que sabian tejer
a telar, también sabian realizar las cuatro operaciones.
En la practica, no sabian realizar una operacion escrita
en un cuaderno o identificar los nimeros. Porque
nosotras trabajamos en pares o chinus, entonces eso
era muy complicado. Por eso fue super importante
trabajar con ustedes y aprender de lo que significaban
los nimeros matematicos mas occidentales.

Vivian Gavilan: Exacto. Y, también, eso que tratamos
de hacer con el museo, de tratar de recuperar técnicas
ya perdidas, siempre fue inspirandonos en esta historia
de tradicion textil. Nos puedes contar un poco la
experiencia del Kantati para poder ensenar a tejer fajas
aca en Arica.

Gladys Huanca: Bueno, el Kantati nace en la década
de los ‘80s con 69 mujeres, después de 2 o 3 afios de
capacitacion, de conocernos y de saber identificar
cual era nuestro objetivo todas juntas. Teniamos socias,
principalmente, del sector sur; Cariquima, Isluga y
Pozo Almonte. Mayoritariamente todas sabian el tejido
tradicional. Fue un trabajo dificil porque, primero, en
conjunto teniamos que saber tomar decisionesy,

en segundo lugar, fue complejo también porque las
reuniones eran muy acotadas. Estabamos en plena
dictadura y no podiamos constituirnos como lo que
nosotros queriamos, sino que, finalmente, en ese
entonces lo que mas se adecuaba a nosotros era
hacer una cooperativa. Ya constituidas, estabamos
muy felices. Apoyadas por el TEA, hicimos un trabajo
muy bonito, en donde se hizo el traspaso del tejido
tradicional de madre a hija. Juntamos a todas las

jévenes y nifias que querian aprender, les compramos
todas las kisas, les compramos las lanas y todos los
utensilios completos para que las nifas pudieran
aprender, no solamente a tejer, sino que también el
vocablo del textil. Aprendieron a hilar, a tejer. Fue un
trabajo, mas o menos, de 10 afos. Aprendimos a tenir
con junto, también aprendimos a hacer seleccion de
fibras. Para ese entonces, ademas del tejido tradicional,
también aprendimos a hacer uno mas contemporaneo,
porque para nosotras era facil y, ademas, porque era
usable para todos.

Los primeros anos en que fuimos a la Feria UC, se
vendia mucho la faja y la inkuna, porque llamaba mucho
la atencion por el colorido que tenia. Pero después

nos dimos cuenta que estas obras, las personas las
compraban sélo una vez, y poco a poco fue bajando

la cantidad de productos que se podian vender en

la feria. Por eso comenzamos a hacer un tejido mas
contemporaneo. Hicimos el tejido que se esta usando
ahora. Eso nace, inicialmente, en un telar de cuatro
estacas, no en ese telar que se usa ahora (telar maria).
Y en el telar de estacas era dificil porque habia que
llevar una orilla pareja y la lana que se usaba ya no

era un torcido duro, sino que era uno mas blandito.
Entonces costaba mucho. Se hizo un trabajo “de chino”
podriamos decir, en donde teniamos que aprender a
hacer estos tejidos, de tal manera que, fuera agradable
para las personas que lo usaran. Empezamos a hacer
los chales, bufandas, ruanas y ponchos. En ese
entonces estaba la cooperativa Almacén Campesino a
nivel nacional. Esta cooperativa agrupé a artesanos y
artesanas de todo Chile y de todas las areas.

Vivian Gavilan: Eso fue promovido por el CEM, Centro
de Estudios de la Mujer.

Gladys Huanca: Claro. Entonces ahi habia ceramica,
orfebreria, textileria y madera. Era un espacio muy
bello. Y nosotras empezamos a entregar a las mineras y
vender ahi en la cooperativa, pero a veces no se vendia
mucho, porque, por ejemplo, los textiles eran muy
pesados, mas duros y, por mas que nosotras trataramos

de que no fuese asi, no logramos llegar al punto.

Hasta que a una de las socias se le ocurrio trabajar
directamente en un telar de pedal, a raiz de un pedido
grande que nos llego. Ese telar, era sélo utilizado

por los hombres, para nosotras las mujeres estaba
prohibido usarlo. Pero nosotras éramos muy porfiadas,
lo comenzamos a utilizar igual. Se hizo mucho trabajo
durante esos anos, y puedo decir que, la forma de
trabajo se ha mantenido a pesar del paso del tiempo. Ha
tenido pocas modificaciones.

El TEA fue un gran aporte para nosotras porque nos
ayudo a crecer y a formarnos como tejedoras, logrando
leer en espafol y también como dirigentes sociales, no
dirigentes politicos.

Vivian Gavilan: Cuando Gladys se refiere a dirigentes
politicos habla de los relacionados a partidos politicos.
Pero en ese momento hubo muchas transformaciones
en las relaciones de poder. Para mi, Gladys es un
modelo ejemplar de lo que se llama hoy en dia
"empoderamiento de la mujer” porque hay autonomia y
decisiones para el bienestar de ella y de su familia.

Hubo muchos conflictos entre las parejas y las
personas que eran parte de la cooperativa porque no
las dejaban ir a los viajes, por ejemplo, o cuando habia
que participar en eventos, los maridos se oponian
porque pensaban que iban a buscar novio o provocaria
infidelidades. Esto llevd a que mujeres de la cooperativa
se retiraran por presion de sus maridos.

Gladys Huanca: También por presion de la iglesia
evangélica, principalmente. Porque hay muchos
pueblos originarios que habitan el altiplano que
pertenecen alaiglesia. Y la practica del tejido, las
danzas, se ha perdido.

Vivian Gavilan: Por ejemplo, en la primera década de
incursion de la iglesia evangélica pentecostal afirmaba
que laiconografia presente en las fajas representaba
al demonio. Fueron explicitos en declarar que esos
elementos eran parte del “pasado indio” y que no se



136 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

podian seguir reproduciendo. Entonces uno se da
cuenta de estas estructuras de dominacién colonial,
donde se desvaloriza y se subalterna esta tradicion tan
importante para la vida en el altiplano.

Lucrecia Conget: Muchas gracias por sus
exposiciones. Ya tenemos algunas preguntas de los
asistentes. Una de ellas es: si el concepto de artesanias
—al ser impuesto por la cultura occidental— esta mal
empleado, entonces ;como deberiamos llamarlo?

¢ saberes, ciencia, manifestacion cultural? ;cual seria el
concepto mas idéneo para abordar estas tematicas?

Vivian Gavilan: En el contexto actual, en los ultimos
30 anos, se ha entendido como se han subalternizado
los conocimientos de los pueblos indigenas, y se
plantea como una necesidad el poner esta cuestion al
centro del debate. Lo que llamamos descolonizacién
es el debate de la ciencia abierta, la democratizacion
de los conocimientos y el respeto de los derechos

de los pueblos indigenas, etc. Decimos saberes. Pero
dentro de la tradicion decolonialista hablamos de
epistemologias indigenas. Entonces, en este caso
deberiamos denominar a la textileria andina o de las
comunidades aymara/quechua del sur andino como
practica tecnolégica y cientifica. No sé codmo llamarlo
porque me gustaria darle un nombre en aymara
también, para que diga, por ejemplo, yatiri que es
yatifia del verbo yatir, de conocer o saber, y es sabio.
En las comunidades colonizadas aymara existe un rol
que es el yatiri, el que sana o el sabio que nos ensefa
como mejorar la vida. No esta aplicada para la textileria.
Debiera aplicarse también para lo que se hace en

la textileria.

Mi respuesta, en concreto, es que las propias tejedoras
tienen que plantearlo. Yo, como acompafante, doy
mi critica a la dominacion, al racismo que esta muy

enraizado en la antropologia, y con esto quiero plantear

el problema. Yo también soy critica al concepto
de arte rupestre de mis colegas en arqueologia,
porque el concepto de arte es reciente en la vida
de la humanidad. Todo lo marca la modernizacién

europea. Entonces, soy muy critica al provincialismo
europeo, porque Europa es una provincia y quieren
universalizar su propia tradicion cultural, invisibilizando
las otras tradiciones. Yo les digo a mis colegas en
arqueologia, por favor, eliminen ese concepto de arte
rupestre, porque no corresponde a lo que hacen,

que es interpretar tecnologias y religiosidades de las
comunidades prehispanicas. En ese tiempo los que
produjeron ese tipo de practicas de registro no se
dividian entre arte o religidn, ni siquiera Europa, previo a
la modernidad lo hacia. A la persona que pregunta creo
que es una tarea pendiente para todas y todos.

Gladys Huanca: Yo creo que después de todos los
afnos que han pasado, nosotras como tejedoras no
hemos sido capaces de reunirnos en torno a esta
pregunta, y decir qué es lo que queremos 0 cOmo
queremos llamarnos. No solamente ser parte de un
todo que es la artesania, porque ese concepto engloba
todo, pero nosotros no somos un todo. O sea, tenemos
muchas cosas en comun, pero la textileria es nuestro
lenguaje de la vida. Los tejidos tradicionales son un
lenguaje de lo que uno tiene en ese momento o lo que
esta pasando, de lo que quieres a futuro también, y
todo eso va registrado en una llijlla.

Asi como dice Vivian, es una tarea pendiente, que de
alguna forma en estos anos, en donde la competencia
y la forma que nos ha impuesto, ha sido todo disperso.
En este momento no hay ninguna organizacion que
nos retina como el Kantati. Hoy cada una trabaja en su
espacio en grupos pequehnos y todas divididas segun
institucion que nos colabora, como, por ejemplo,
SERCOTEC, ARTESANIA UC, entre otras.

CATALOGO

AU

137



“““Aida Moreno bordando una arpill_e':a :

8 dé junio de 2024

—

MESA 1: ARPILLERAS COMO METODOLOGIA MULTIDISCIPLINAR PARA LA EDUCACION

Aida Moreno Reyes, Arpillerista histérica de la Poblacién Huamachuco, Renca, RM.
Daniela Cobos Villalobos, Dra. en Didactica de la Educacion Artistica de la U. de Valladolid.

Moderador: Sebastian Hinojosa Rodriguez, Mediador cultural de Fundacion Artesanias de Chile.

21de octubre de 2024

Aida Moreno: Durante la dictadura, una gran cantidad
de hombres quedaron sin trabajo por el cierre de las
empresas, por la persecucion también. En el caso mio,
el padre de mi hijo fue sindicalista, por lo tanto, fue
perseguido y nos allanaron. En ese momento tan critico,
las mujeres estabamos con las manos vacias, los hijos
se estaban desnutriendo, no habia comida. Por lo tanto,
laiglesia, a través de la Vicaria de la Solidaridad, nos
mandé a un equipo de profesionales, entre ellas a Gloria
Torres —que es una persona fundamental en el tema de
la arpillera— y Valentina Bone, que fue nuestra maestra.

Se buscaron mil formas para poder alimentar a las
familias. En eso surge la olla comun. Luego de la

olla comun llega este maravilloso arte a nuestras
organizaciones. No era que alguien iba casa por casa
dandole la oportunidad a las mujeres, sino que eran las
propias mujeres las que se organizaron —a través de
laiiglesia, en ollas comunes, en grupo de cesantes, en
huertos familiares, en una infinidad de formas— para
poder buscar la subsistencia.

Cuando llega Valentina con la posibilidad de que
nosotras podamos aprender este oficio, fue muy lindo,
porque el primer dia pensabamos que ibamos a coser
inmediatamente, que era como tomar un par de palillos.
Pero era como mirarnos, mirarnos a cada uno de

nosotras y poder entender que la arpillera es un arte. No
necesitabamos ser universitarias. Podiamos nosotras
como madres, como pobladoras, como mujeres que
estdbamos enfrentando a aquella situacion, plasmar

en estas telas, que en esos afos eran los sacos de
harina. Entonces, trabajabamos en el saco de harina
Recogiamos de distintos lugares en donde hacian
costuras las sobras que quedaban, o tomabamos la
ropa de nuestros hijos que ya estaba en desuso, muy
en desuso. Con esas telas haciamos nuestro trabajo.

Aqui hay un ejemplo de las arpilleras que haciamos

en dictadura. Se puede ver que el tema que nosotras
plasmabamos en aquellos anos no se diferencia mucho
de lo que mostramos hoy dia: estamos pidiendo no
mas muertes, justicia y no hay trabajo (respecto ala
dictadura). Por ello a mi me ha perseguido el deseo de
poder traspasar este aprendizaje a la juventud.

Una de estas experiencias fue cuando a un colegio
para trabajar con ninos de séptimo. No ha sido

facil. Porque, como todos sabemos, los nifios en

la actualidad no tienen interés en estas practicas
artesanales. Lo mas importante es poder ver de qué
manera podemos traspasar esto a los nifos. Yo trabajo
siempre con la metodologia de la educacién popular.
Sin tanta estructura, conversando mucho con ellos.



Haciendo este proceso, nos dimos cuenta de que los
jovenes no sabian que en la esquina de su colegio
existia una capilla. Entonces, trabajamos con una
arpillera donde se muestran de todos los servicios que
hay en la comunidad. Con ella, les preguntamos a los
jovenes qué sabian ellos de su poblacion: si sabian si
existian capillas, CESFAM, jardines infantiles, Casa El
Cerro (centro de salud mental), un liceo, entre otros.
Este ejercicio, para nosotras como adultas, fue una
ganancia, ya que los jovenes por lo menos pudieron
aprender que en su comunidad existian y existen
servicios. El medio de la arpillera creo que estotalmente
necesario, y hay que luchar para que esta tecnologia,
este aprendizaje, pueda llegar a los colegios.

Sebastian Hinojosa: Gracias Aida por su historia, por
su relato. Tomandome de lo que usted comentaba, seria
interesante poder abordar esta vision sobre la arpillera
desde distintas disciplinas. Porque, obviamente, la
arpillera esta relacionada con la memoria histérica y
también con esta técnica vinculada al arte, con una
expresion afectiva: hay muchas emociones dentro del
trabajo de la arpillera y, por supuesto, es muy desafiante
de cualquier manera, pero nos interesaria saber
también como son estas metodologias con las cuales
se puede implementar este trabajo y conocer algun
tipo de resultado. Daniela ¢ cémo ha sido la experiencia
dentro del aula?

Daniela Cobos: Primero, agradezco la invitaciéon para
contar cobmo, desde otro territorio, se esta hoy dia
reivindicando el valor histérico que tiene la arpillera.
En mi caso particular, yo era nina para cuando pasaron
los hechos que la senora Aida relata. Sin embargo, mi
vinculo con la arpillera partié mas bien por intuicion y
por las cosas que empeceé a ver en la calle mas que en
la escuela. Yo no aprendi de la arpillera en el colegio,
no aprendi de la arpillera en mi formacion universitaria.
Sin embargo, la arpillera es un testimonio que no

se puede invisibilizar en ningun espacio educativo,
especialmente, en la escuela —como el proyecto que
esta implementando la sefora Aida—, y sobre todo
porque es parte de nuestra memoria historica que

también relata hechos usando otras herramientas,
usando otras estrategias, otras técnicas, pero que son
relatos que merecen ocupar un lugar protagoénico en la
educacioén formal.

Mi vinculo con la arpillera formalmente partié gracias

a mi querida colega Megan Reimann que esta

aqui presente. Ella es una investigadora inglesa,
neozelandesa, y me invitd a participar en un proyecto
en donde, desde distintas disciplinas, abordamos lo
que significaba ser migrantes en Chile. Nos estuvimos
vinculando durante el aino 2022 con migrantes
colombianas que viven en una toma hasta el dia de
hoy, en un cerro de Antofagasta. La idea era que, en
conjunto, en nuestro rol de investigadoras, lograramos
utilizar la herramienta, la técnica, la sensibilidad de la
arpillera, para que ellas también comunicaran lo que a
través de la palabra muchas veces no se puede decir: lo
comunicaran a través de la arpillera. Entonces, a partir
de esa experiencia, nos dimos cuenta que lo que relata
la sefiora Aida tenia mucho en comun con lo que estas
mujeres estaban viviendo desde hacia mucho tiempo,
y que las hizo llegar a Chile en las condiciones que
ustedes se pueden imaginar; situaciones irregulares,
mucho dolor, mucha violencia, muerte, violencia
intrafamiliar, etc. Y este proyecto a mi me permitid,
como artista textil, vincularme con la arpillera pero de
una forma distinta a la que yo hubiera deseado. A mi, en
la universidad, no me ensenaron lo que era la arpillera,
a mi me ensefaron el arte textil mas tradicional. Y la
arpillera en este caso nos permitié generar un vinculo
con hermosas mujeres, con las cuales expusimos en el
Centro Cultural La Moneda el afio pasado. Este vinculo
no es solamente técnico —porque yo, a través también
de mi facilidad con el arte textil, les permiti reconocer
esta técnica que para ellas era desconocida—, sino que
ademas nos transformamos en amigas. Entonces, ahi
también nos dimos cuenta que la arpillera no solamente
cumple una funcion comunicativa o terapéutica, sino
que también nos reldne y nos permite dialogar: nos
permite como mujeres conocer.

También he tenido la posibilidad de realizar distintos
talleres de arte textil vinculado a la arpillera. En este
caso estuve un tiempo trabajando con las arpilleristas
del archipiélago (de Chiloé) que, al igual que la sefiora
Aida, son mujeres que desde la década de los ‘70s
vienen trabajando la arpillera con un método que

no solamente les permite recibir dinero a través de

su trabajo sino que, también, reunirse a compartir
relatos sobre un contexto en donde se violaron
sistematicamente los derechos humanos.

Aqui también hicimos un taller de arpillera, pero desde
otro territorio, que fue un taller que realizamos para
mujeres cuidadoras de la Teleton. Ellas, si bien no
fueron victimas de violacion de los derechos humanos
en dictadura, son mujeres que dia a dia viven su

propio calvario y asi lo relataban ellas. Ellas no tienen
vida. Todo lo dan por sus hijos, por sus nietos que
viven en algun tipo de situacién de discapacidad.
Entonces, nosotras quisimos darles un espacio donde
comunicaran lo que ellas viven al cuidar a personas que
requieren un apoyo permanente. Les dimos el espacio
para que dejaran de ser cuidadoras y “fueran mujeres
nuevamente”; se sintieran lindas, se sintieran valiosas y
nos contaran lo que vivian. Fue una experiencia donde
la arpillera, nuevamente, fue la protagonista, pero con
otros mensajes, con otras historias.

También tuvimos la oportunidad de conocer a Roberta
Bacic, que para quien no la conoce, es una chilena
que reside en Irlanda, y es quien se ha encargado

de recolectar arpilleras que andan circulando por el
mundo, como decia la senora Aida. En Europa hay
mucho chileno que conserva estas obras, y Roberta ha
hecho un trabajo maravilloso, protegiéndolas, porque,
de hecho, hay arpilleras que requieren de un cuidado
especial de temperatura porque son telas también
que se van deteriorando con el tiempo. Tuvimos la
oportunidad de conocerla, de reconocer su trabajo,
que es un trabajo muchas veces silencioso pero que
pone en valor este oficio.

¢,De qué manera esto se transformé en una metodologia
educativa? Intuitivamente se me ocurrié incorporar

a escolares, a partir no solamente de reconocer a la
arpillera como parte del patrimonio, sino que, también,
con el hacer. La senora Aida tiene razon, es dificil
incorporar procesos técnicos que son lentos con nifos
y nifias que estan muy acostumbrados a lo inmediato;
mucha tecnologia, digitalizacién. La manualidad no es
reconocida como parte del proceso de aprendizaje,
imprescindible, especialmente para las artes.

Entonces, ¢ cual fue uno de los objetivos de aprendizaje
que yo me he planteado tanto para incorporar a

la arpillera en la escuela en la formacién de los
estudiantes, como en proyectos también de difusion

en espacios no formales? Primero, que esto es un
testimonio imprescindible de reconocer: la arpillera

en sumomento no era reconocida como artesania
tradicional, era una artesania disidente.

Si ustedes revisan lo que era la artesania en los afios
'70s, la arpillera no figura como parte de la artesania
tradicional, figura como un acto politico marginal,
como un acto politico que no responde a los requisitos
técnicos que en esa época se manifestaban como
tradicionales, como parte de lo reconocible, pero
desde mi punto de vista creo que silo es. Yo la defino
como una artesania disidente (a la arpillera), pero que
el ano pasado ya fue reconocida como patrimonio,

y creo que es momento también de, no solamente,
denominarla como artesania, sino que es arte. Para

mi, particularmente, como licenciada en artes, esa
division que existe entre arte y artesania tiene muros
porosos. Hay muchos artistas visuales que estudian

en la universidad que recurren a la artesania para sus
trabajos, y hay personas que trabajan la artesania con
componentes que vienen de las artes tradicionales. Por
lo tanto, ahi también tenemos una distancia que cada
dia se haido disolviendo gracias a que personas como
la sefiora Aida, personas como yo y ustedes, estamos
también rompiendo esos limites que, desde mi punto de
vista, ya no tienen relevancia alguna.



También la educacion patrimonial, la que se imparte

en las escuelas, se imparte desde la historia o desde
educacidn civica, desde otros territorios y las artes.
Somos responsables de ensefar a los ninos y nifas
qué es la educacion patrimonial, no solamente con una
base tedrica —que es necesaria para contextualizar

los hechos—, sino que también a través de un
procedimiento manual. No existe una educaciéon
patrimonial artistica si no se explora en primera
persona. De lo contrario, se transforma en teoria que al
dia siguiente se olvida. Entonces, también uno de los
objetivos que estoy intencionando con mis estudiantes
que estan aca presentes, es que el profesor y profesora
tienen que plantearse como obligacién llevar el
patrimonio, llevar la artesania o arte al aula. Asi como
ensenan a multiplicar o ensenan a leer, la comunicacién
a través de la arpillera es importante fortalecerla.

Finalmente, lo que a nosotras nos ocurriéo con Megan

en Antofagasta habla acerca de lo generosa que es la
arpillera. La arpillera es una técnica muy sensible, muy
abierta, muy comunitaria, que la puede implementar
una persona que tiene interés por ella, que puede partir
desde cero. Me ha tocado ensenarles a mujeres a hacer
la arpillera, y en dos minutos ya dominan la técnica.

Se trata también de un proceso de sensibilizacion en
relacion a lo que nos ocurrio: si no tenemos memoria
histérica no tenemos cuerpo, no tenemos tejido, no
tenemos un entramado social que nos reunay creo que,
también, este tipo de técnicas artisticas nos permiten
no olvidar y darnos cuenta de que podemos ensefiar
nuestra memoria historica a través de técnicas

no tradicionales.

Sebastian Hinojosa: Sélo para complementar lo

que decia Daniela, dentro de la exposicion sobre

la conmemoracion de los 50 afos del golpe, surgiod
también una actividad bajo ese mismo sentido de
evocar esta colectividad que tiene la arpillera. Porque,
como patrimonio cultural inmaterial, la arpillera toma
esta relevancia comunitaria: son grupos de mujeres
populares. Eso es una caracteristica bien importante.
Me quedo con tu relato con relacién a que cualquier

persona podria hacerlo. Y ahi, por ejemplo, la actividad
que se plantedé dentro del espacio de la Fundacién aca
en el Centro Cultural La Moneda, que invita a las y los
visitantes a construir una arpillera comunitaria, logré
establecer vinculos intergeneracionales. Cualquier
persona podia experimentar esta técnica sin tener
conocimientos previos. También puede haber, por
ejemplo, una persona mayor que le ensenaba a una
persona mas joven y, obviamente, habia este traspaso
de conocimiento que contiene la arpillera y que esta
vinculado a su memoria histérica y al valor simbdlico
que tiene en la actualidad. Porque como decia Daniela,
la arpillera se relaciona a temas de denuncias o temas
de expresiones que hoy en dia se quieren visibilizar.

Me parece relevante preguntarles: por qué creen
que es importante trabajar la memoria y los derechos
humanos a través de esta metodologia como

la arpillera?

Aida Moreno: Para nosotras —y digo nosotras, porque
en la Casa de la Mujer (en Huamachuco) fue la arpillera
la que realmente dio esta apertura a invitar a las
mujeres a aprender—, era tanto el miedo que la arpillera
se veia rebelde o provocativa: nos encontrabamos
denunciando cosas. Entonces, las seforas tenian
mucho miedo, decian: “No, no quiero nada de politica”.
Nosotras las deciamos que solamente ibamos a

hacer un “bordadito”. Pero en el fondo, cuando
comenzéabamos estas sesiones, era conversar primero,
preguntandonos cémo estabamos cada una en las
casas 0 qué pasaba con nosotras. La gente contaba
“es que no tengo agua en mi casay vengo de alla

con los tiestos para buscar agua”, o “me cortaron la
luz. Estaba colgdndome”. En fin, todos esos temas

los compartimos entre todas, y quedaba la “embarra”
porque empezabamos a llorar, porque era compartir lo
que estabamos viviendo. Y luego, al invitarlas a dibujar
lo que querian plasmar, por supuesto, ellas mostraban
una politica de denuncia, totalmente fuerte. Y eso es

lo que pasa con la arpillera: mas que nada se trate de
reflexionar sobre cémo estamos cada una. Mas que
coser bonito, o hacer un dibujo lindo, lo principal era

conversar sobre como nos sentiamos: qué pasa

con nosotras? ;qué pasa con los jovenes? ;qué les
ofrecemos? Para nosotras es importantes el poder
darle valor a la memoria que tiene la arpillera, porque
va hablando de distintos temas. Una arpillera siempre
te va a demandar algo; te estd mostrando lo que esta
pasando en nuestro entorno. La arpillera con las crisis
que hemos vividos en los ultimos anos, su practica se
estad multiplicando en estos momentos. Sobre todo
con la conmemoracion de los 50 anos del golpe de
Estado. La arpillera va a estar mas vigente que nunca,
con nuestra aspiracion de llevarla a las juventudes. Es
necesario y urgente.

Sebastian Hinojosa: Muchas gracias Aida. Es super
importante el caracter territorial desde el cual aborda la
arpillera, porque, por supuesto, son distintas realidades
y experiencias. Y el rol que cumple la arpillera ahi es
poder visibilizar todo lo que ocurre en los distintos
territorios. Daniela ¢ podras entregarnos tu visiéon
respecto a la memoria?

Daniela Cobos: Primero, si pensamos en el concepto
de memoria, desde lo que es el desarrollo humano

¢ Qué significa la memoria? La memoria son hechos
que ocurrieron en tu vida, que permanecen y que, por
alguna razén, no desaparecen y que afloran cuando
escuchas, alo mejor, alguna cancion, cuando sientes
un aroma, cuando ves algun objeto, o0 a una persona.
Con la memoria histérica ocurre lo mismo; la memoria
histérica, para no olvidarse, tiene que ejercitarse. Si la
memoria (histérica) la dejamos en un libro o en un PDF
¢quién la va a revisar? Nadie y no va a salir nunca. Y el
hecho que nosotros revitalicemos hechos histéricos a
través de un trabajo de memoria de nuestro pais, es el
mismo ejercicio que uno hace con su propia memoria:
pensar de manera constante lo que uno ha vivido. En
este caso en particular, es un ejercicio de construccién
de memorias.

Este ejercicio lo realizamos en un colegio de la comuna
de Nunoa (Region Metropolitana). Invitamos a 70 ninos
a bordar sobre arpillera (esta técnica utilizada por

Violeta Parra) con la intencién de revitalizar el bordado,
revitalizar lo que es la arpillera, para que en el caso

de ellos, esto se transforme en una memoria de sus
vidas, para que ellos también consideren el trabajo
artesanal y el bordado como parte de un proceso,

no solamente personal, sino que de un proceso de
reconocimiento de su territorio, de la narrativa de

su territorio. Y nos pasé una anécdota en este taller,
porque los colegios municipales hoy en dia albergan

a una cantidad de nifios chilenos pero que son hijos
de migrantes. Y lo mas lindo aca, fue darnos cuenta
que los ninos migrantes sabian bordar increible, y
quienes no bordaban eran los nifios chilenos hijos de
chilenos. Entonces, ahi nos cuestionamos que nosotros
tenemos una oferta de tradiciones artesanales a nivel
latinoamericano que aun se siguen trabajado con nifios
y nifas. ; Qué es lo que esta pasando en Chile que no
lo estamos haciendo, y que tienen que llegar ninos

de otros paises a ensenarnos, que, efectivamente, la
artesania o las técnicas manuales perfectamente un
nino de quinto bésico lo puede desarrollar? O sea,

ahi esta también, por ejemplo, lo que decia la sefiora
Aida respecto a que los nifos “no estan ni ahi”, yo

creo que silo estan. Lo que sucede es que “no estan

ni ahi” involucra una familia, involucra a un grupo que
no ha estado pendiente de transmitir este lenguaje
artistico. Un nino de quinto basico “no estéan ni ahi”

no por naturaleza propia, sino porque a ese nino le
inculcaron que hay cosas importantes, entre las cuales
no esta esto. Pero es una responsabilidad no tan solo
de la escuela, es una responsabilidad de la familia, y
es una responsabilidad del territorio. Por eso yo valoro
lo que se hace en estos espacios no formales, que es
revitalizar la memoria a través de las artesanias.

Y, también, por otro lado, hice un proyecto de taller de
arpillera con estudiantes de Pedagogia en Educacion
Béasica con mencién en Artes de la Universidad de
Chile, con un proyecto que nos ganamos el ano pasado
(2023) por la conmemoracion de los 50 anos del golpe
de Estado. Este proyecto yo lo presenté en un congreso
en Buenos Aires (Argentina) y quedaron fascinados.

No solamente por la técnica —porque ellos también



tienen sus propias artesanias—, sino porque se puede
trabajar con estudiantes universitarios. El proyecto

que hicimos con mis estudiantes fue maravilloso, y el
relato, viene de chicos y chicas que tienen 21 afios,

por lo tanto, ni siquiera vivieron en dictadura. Ellos
nacieron en democracia. Lo que ellos reconocen como
hechos histéricos, lo conocen a través de la literatura,
lo conocen a través de una clase de historia. Pero
como yo intencioné el trabajo de la arpillera de una
manera sensible y, no solamente desde una manera
técnica, es que ellos, a través de la arpillera, relataron
sus temores como futuros profesores. Y ese vinculo,
ese temor, esa angustia, se materializo a través de lo
que ustedes pueden ver (muestra de arpilleras). Yo
tengo muchos estudiantes de regiones. Entonces,
ellos por medio de estos relatos narran cémo desde un
pueblo, de una zona que no era en Santiago, llegaban
a la ciudad con mucho temor a estudiar pedagogia.

Y este trabajo también fue expuesto. Era la primera

vez que generaban una produccién artistica y que la
pudieron exponer al publico. En uno de los trabajos

se hicieron pizarrones, se hicieron con el uniforme

de profesor. Ahi podemos ver a uno en tren que viajo
hacia la Region Metropolitana. También hacian alusion
a como podrian estar haciendo clases. Aca, ademas,
hay un componente técnico, estético. Yo tengo una
formacion profesional, soy profesora de artes, por lo
tanto, las composiciones responden a criterios de
color, a criterios de organizacion de los objetos, lo cual,
para mi también es valioso, porque ellos se apropian
de la técnica para después ensenarla en el colegio;
son profesores de arte. Entonces, hay que ensenar

la técnica de manera respetuosa, y el respeto de la
técnica, también, se da por ensefiarla respondiendo a
los requerimientos artisticos que ellos como profesores
de arte tienen que valorar. Pero, asi mismo, también,
como ustedes pueden ver, hay una narrativa explicita
de lo que para ellos significa ser profesor. Lo expusimos
en la Biblioteca Central de la Facultad de Filosofia de

la Universidad de Chile y, tal fue el impacto de este
trabajo, que nos pidieron este trabajo para un lugar mas
grande, que es la Plataforma Cultural de la Universidad
—un edificio moderno que esté por avenida Grecia

(Nufioa). Y ahi nos pidieron exponerlo porque todos
quedaron super interesados sobre cémo se estaba
trabajando la arpillera en el contexto universitario.

Este trabajo lo defini como un acto de rebeldia en
contra de las pedagogias tradicionales. Yo creo que
soy una “artivista”, y qué significa ser una “artivista":

tu puedes tener formacion artistica tradicional, pero
también desplazarte un poco de lo que es la academia.
Yo trabajo en la academia, reconozco mi formacién
profesional y, también, mi labor hoy en dia es trabajar
en la universidad, pero no por eso no voy a tener una
actitud critica frente a cobmo hoy dia se ensena. Creo
que se ensena de una manera muy académica, muy
memoristica y muy poco vinculada a las emociones y
biografias personales. Esta es una herramienta que se
puede trabajar considerando las narrativas personales,
teniendo un respeto académico, teniendo una
estructura. También es un espacio de encuentroy de
participacion cultural. Los alumnos agradecen mucho
cuando se establecen espacios de dialogo. A mi no me
gusta la estructura de una sala de clases tradicional, me
genera mucha preocupacion como el cuerpo tampoco
participa en la educacion.

Y también, en lo que me gustaria hacer énfasis, para
quienes van a ser futuros profesores o educadores:

la arpillera, insisto, es una técnica muy generosa,
entonces no teman a implementarla. Porque si a mi,
desde un espacio super rigido, que es la universidad,
me ha funcionado, creo que en espacios mas sensibles
y mas abiertos, como en el caso de la sefora Aida,
funciona con mayor fluidez. Es un tema de memoria,
de respeto de la narrativa personal de cada uno, pero
que también responde a la necesidad de trabajarlo de
una forma mas abierta y no tan academicista como se
entiende muchas veces la educacion.

-1 & & " T s Ii - g M iy Eﬁ
p = - . g | e e - =
A ha - A | o " E T g R ’, ¥ {':‘ o
e = - p . it i = T I
" F _"|r -_ i
iﬁ" B L L E Ll H
'R - r ¥ |
Y o Sk : A
o . ] 3 - =
: ; w ]
2 ] i 8 o
] 4 A F : . R
= o =P - A R
nt- ! - . . ’ $ 71
1 . L ; et L 1‘:.:1
I W rCn o a l'j‘_lu .
L] Lt s . !
- ¥ ’p.
e 3 ¥ Vw
. : : f P L
o i I
¥ e i .
== I.',.' L 11_| a4 L
5 L

.

'
Y
"T'_

L]

R

L

w M

s i
L]

._.H."I\l g
o

i

L]

I
v
s
T
]
i
"
T
.

4
LR
L
-

.
FE b
W
=
L
ik
F
"

'
g X

.k



Héctor Vega Risso, presentando sus obras para video del kit didactico 2023: “La memoria en tus manos”.

CATALOGO

MESA 2: KIT DIDACTICO 2023.

147

LA MEMORIA EN TUS MANOS. {DESCUBRIENDO LA LANIGRAFIA!

Héctor Vega Risso, Artesano. Ex-prisionero politico Carcel Publica de Valparaiso.
Libertad Caceres Cerda, Profesora generalista de Educacion Béasica. Universidad de Playa Ancha.
Carmen Zapata Lancucheo, Educadora tradicional mapuche y tallerista.

Moderador: Fabian Sandoval Repetto, Encargado de Didacticas Fundacién Artesanias de Chile.

21de octubre de 2024

Fabian Sandoval: Muchas gracias a todas y todos

por participar de este encuentro. Como bien dice el
titulo, hoy queremos contar un poco sobre los “kits
didactico” que la Fundacion realiza. Ellos se hacen

en co-creacién con las y los artesanos. En particular,
vamos a tratar la experiencia de lo que fue el Kit del afio
2023, que se hizo junto Héctor Vega Risso —artesano
que fue prisionero politico en dictadura—, quien en
ese cautiverio, en sus propias palabras, se convirtid

en artesano por las circunstancias. En ese contexto él
conocio el oficio de la lanigrafia. Este oficio, en simples
palabras, consiste en hacer un dibujo o una imagen
pegando una lana al lado de la otra.

Para dar un poco de contexto, el kit Didactico lo
realiza la Fundacion desde el afio 2020, esto a raiz de
la pandemia. En ese momento, toda la programacion
cultural se vi6 afectada debido a las cuarentenas. Es
ahi cuando la Fundacion busca, de igual forma, poder
llegar a los publicos con su mision institucional; que
es difundir, promover y conservar las artesanias. Es
por eso que se crea este Kit. En ese afio se alcanzo a
beneficiar a mas de 2200 personas. Este es un material
pedagdgico que entrega contenido relacionado a un
oficio para estudiantes que se encuentran en diversas
escuelas rurales. Ademas, este material es parte del
programa educativo que tiene el area de Culturas de
la Fundacion, su nombre es Artesania Activa, el cual
tiene dos focos: el primero, relacionado a los talleres

que realizamos en compafiia de las y los artesanos en
la sala de clases. Nosotros nos dirigimos a escuelas de
la Region Metropolitana o, también, a otras regiones
del pais, junto a artesanas y artesanos locales a realizar
talleres. Pero en ocasiones no podemos llegar, es ahi,
en donde el kit didactico viene a suplir esa necesidad
y, sobre todo, apuntando a las y los estudiantes que se
encuentran en escuelas mas apartadas.

Como les mencionaba anteriormente, en el ano 2023
trabajamos con Héctor Vega y beneficiamos a mas
de 989 estudiantes de escuelas rurales. Este material
fue enviado a seis regiones distintas, entre ellas

las regiones de Antofagasta, Los Rios, Los Lagos,
Metropolitana, Maule y Valparaiso. Es por eso que aca
nos acompanan hoy parte de las docentes y escuelas
que se beneficiaron, como el caso de la Escuela de
Laguna Verde (Region de Valparaiso), junto a otras
seis escuelas de la misma regién. Este fue un trabajo
que realizamos en colaboracién con la SEREMI del
Ministerio de Educacion y con el Departamento
Provincial de Educacion de Valparaiso.

El kit contiene en su interior distintos materiales para el
desarrollo de las actividades, pero también agrega un
material dedicado a las y los docentes, que es la Ruta
Pedagdgica, la cual es una guia de contenidos para

el docente, en donde pueden encontrar informacion
clara para a la realizacion del taller, como por ejemplo,



contenido relacionado a los conceptos de Artesania,
al oficio de la Lanigrafia, Memoria Histoérica, entre
otros mas. A todo lo anterior, ademasm se suma el
envio de videos en donde, por ejemplo, el artesano
presenta el oficio que realiza, dando una introduccion
y demostracion del taller que las y los estudiantes
deberan realizar con los materiales del kit.

Ese es a grandes rasgos el contexto relacionado
a la gestion del Kit, pero nos gustaria conocer la
experiencia de ustedes. Le parece Héctor que nos
pueda compartir un poco sobre su trabajo en el kit.

Héctor Vega: Antes de contarles de como llegué
hasta acd, me gustaria hacerles un pequefno resumen.
Nosotros, muchos hombres y mujeres, en tiempos

de dictadura —en mi caso, yo tenia 13 afios cuando
comenceé a militar en el afo 1973, antes del golpe de
Estado—, nos dedicamos a luchar contra la dictadura;
a hacer resistencia a la dictadura. En ese contexto, es
que yo, en el afio 1986, caigo detenido en Pefiablanca
(comuna de Villa Alemana, region de Valparaiso) y,
habiendo pasado la tortura, la C.N.l. y todo lo demas,
llego a la Carcel de Valparaiso, en donde empezamos
a trabajar la artesania. En general no era solamente la
lanigrafia, habia cuatro areas: la lanigrafia, el cuero,

la badana, el hueso, guayacan, entre otras. Y ahi era
opcional lo que queriamos trabajar de forma personal,
pero la lana era obligatoria. Todos debiamos trabajar
la lana, porque era la forma de sustentarnos como
presos politicos.

Haciamos un trabajo a la semana, que también lo
haciamos en el saco de la arpillera con la misma
técnica, pegando la lana, y eso se lo vendiamos a la
Vicaria de la Solidaridad. Con eso ganabamos algo de
dinero para alimentarnos. Ademas, también haciamos
nuestros propios trabajos para venderlos de forma
personal, porque teniamos que sustentar a nuestras
familias. Yo ya tenia tres hijos en ese momento, por lo

tanto, habia que producir para poder ayudar a la familia.

Y también, por intermedio de amigos o de conocidos,
vendiamos al extranjero. Vendiamos mucho.

Para mi, aprender este oficio no fue facil. De hecho, en
ese contexto, yo tenia 26 anos y venia de un hogar muy
machista. Por lo cual, con las manos era poco lo que
haciamos. Pero tuve que aprender y de a poco me fue
gustando. Hasta que de a poco nos dimos cuenta que
de esto no podiamos vivir, era poco lo que se ganaba.
Pero en 2020, en plena pandemia, tuve que recurrir
nuevamente a estas técnicas de lanigrafia. Comencé
de a poco a vender mis cuadros y, para el ano 2022, por
intermedio de la UNAR (Unién Nacional de Artesanas
y Artesanos de Chile) llegué a Fundacion Artesanias
de Chile, justamente, a un conversatorio realizado

en la Plaza de la Constitucién. Desde ese momento
empezamos a hacer talleres en distintos lugares y, ya
desde el ano 2023, comenzamos a hacer el trabajo del
Kit. Para mi, en lo personal, fue un trabajo super lindo

e interesante. Teniamos algunas preocupaciones por
como se iba a aplicar el trabajo con las y los nifos mas
pequenos, pero la respuesta ha sido muy positiva.

Nos han llegado ejemplos de trabajos que son,
realmente, maravillosos.

Esta experiencia fue super importante, porque, como
se mencionod anteriormente, fueron entregados 989
kits. Por lo tanto, 989 jévenes se enteraron que en Chile
hubo presas y presos politicos. Entonces, en términos
de lo que significa la memoria, la lanigrafia ha sido un
vehiculo super importante. Ha sido importante, porque,
tal como mencionaba Aida hace un momento, hay

que dar a conocer lo que ocurrié en dictadura, ya que
muchos jévenes desconocen esa historia. Eso es lo
mas relevante de esta experiencia, que las personas
vayan aprendiendo de lo que ocurrid en este pais.

Fabian Sandoval: Muchas gracias Héctor por su
experiencia. También nos gustaria conocer cémo fue
este trabajo en la implementacién del kit en Laguna
Verde, si es que nos pueden comentar.

Libertad Caceres: Primero, me gustaria contextualizar
la escuela en donde nosotras trabajamos. Esta se
encuentra ubicada en un sector de Valparaiso. Es

una zona rural, por lo tanto, tiene mucha naturaleza.

Pero, también, existen problematicas ambientales en
distintos lugares. Ademas, nuestra escuela se compone
de sellos que se fueron generando de acuerdo a la
necesidad que tuvo la poblacion. Estos sellos estan
relacionados a las artes, deporte, interculturalidad y
medio ambiente. Esos son nuestros cuatro ejes que
trabajamos con nuestros estudiantes. Fue en ese
contexto, relacionado al sello de las artes, que llegd
Fundacion Artesanias de Chile a trabajar el oficio de la
lanigrafia enlazada en los derechos humanos.

Nuestro propdsito como docentes, independiente

de estos gjes, es que las y los estudiantes sean
personas integrales. Esto tiene que ver con el respeto,
principalmente, por los derechos humanos y, también,
tiene que ver con la solidaridad y los valores que

les entregamos.

Dentro de ese contexto, nosotros estuvimos trabajando
con estudiantes de segundo ciclo. Ellas y ellos fueron
quienes trabajaron esta artesania. En un momento, no
entendian por qué el kit tenia una paloma. Entonces,

es ahi cuando uno explica todo el contexto, les
explicamos que la paloma fue un simbolo de paz, y

que tiene que ver también con todo lo que sucedié en
dictadura. Por ejemplo, la masacre, los asesinatos en
Chile. Con eso, los estudiantes lograron comprender la
historia desde otra forma, desde otro punto de vista.

Encuentro que fue positivo, porque mas alla de

que nosotros podamos explicarles a las nuevas
generaciones el contexto de los derechos humanos,
lo que pasé aca en Chile, mas alla del curriculum de
un libro de historia —que por supuesto a nivel nacional
a veces nos encontramos que el curriculum esta al
debe de lo que deberia ser como un contenido—, esta
instancia nos sirve para que podamos también tener
un didlogo con los estudiantes. Porque, finalmente,
como comentaban que es fome en cierto sentido,
estar ahi como solamente comentando los hechos o
historias y que los estudiantes a lo mejor no puedan
participar. Entonces, dentro de esta instancia, cuando
van trabajando en la artesania, van también teniendo

preguntas. Y siempre tienen muchas dudas, porque no
se lo explican en las casas o no se lo explican en otros
espacios. Hoy dia los docentes somos los indicados
para poder comentar la historia.

Yo, por ejemplo, les decia a los estudiantes: es tan
cercana la historia que esto paso6 en mi familiay me
decian ¢en serio tia que esto sucedio? y 4 le sucedio a
su abuelo? Les comentaba que muchas otras familias
fueron victimas. Los estudiantes quedan pensando,
reflexionando y realizan muchas preguntas. Entonces,
en el quehacer pedagadgico tienen que existir
didacticas para poder conocer la historia y, ademas,
potenciar el tema de los derechos humanos, sobre todo
en este contexto.

Cuando estamos con los estudiantes en estas
conversaciones, ellos siempre piensan que la violencia
en cierta parte es buena. Entonces, ahi entra la reflexion
y la orientacion que tenemos que hacer los profesores
en torno a que la historia la estamos conociendo

para que no sea repetida, sobre todo la historia que
tenemos como Chile. Todo lo que ha sucedido, y
ademas que la historia puede ser ciclica. Yo les decia a
los estudiantes que los derechos humanos se tienden
sélo a relacionar con el golpe de Estado, pero ¢ qué
paso en el estallido social? ¢ Se siguen respetando los
derechos humanos? Entonces, desde la conversacion,
desde el conocimiento que uno le puede entregar a
los estudiantes de los hechos que estan sucediendo
hoy dia, se puede dar a entender, como comentaban
anteriormente, que esto ha pasado mucho tiempo
atras, pero sigue sucediendo violacion a los derechos
humanos. Y en ese sentido los estudiantes hacen esa
reflexién, tienen esa capacidad también de tener

una opinion.

Hace poco, estaba mencionando también que se
cerraban las puertas, por decirlo asi, en algunos
establecimientos. Claramente que, como estabamos
conversando ahi con mi companero, una escuela es
una institucion, pero a la vez trabajan personas que
tienen unaidea. En el caso de Laguna Verde, todos los



profesores tenemos una conciencia, una conciencia de
clase, de decir que finalmente todo lo que hacemos es
para que el estudiante tenga conciencia, que sea critico
con todo lo que pueda pasar en una sociedad.

Y claramente que este tipo de artesania, de didactica,
sirve mucho. Porque tiene que ser algo transversal,
puede ser en la historia, en la asignatura de orientacion,
se puede dar de muchas formas, pero yo creo que
cuando es manual, creo que es la forma mas adecuada
de poder mostrar la historia. Y ademas es muy atractivo,
porque es una terapia, sobre todo para la salud mental
de los estudiantes que hoy dia necesitan espacios de
expresion. Entonces, nosotros les damos ese espacio,
aparte del espacio que tenemos ahi —porque también
todo el proyecto educativo que se ha generado es

en base a los estudiantes y que sea una educacién
integral, y ademas validar lo que es la educacién
publica. Entonces, todo ese elemento nos da para
poder realizar actividades como estas, transformarlas y
que ademas queden en el tiempo.

Entonces, también tiene que ver ahi con el
conocimiento desde la verdad, la verdad de la historia
de Chile. Asi que eso ha sido como una experiencia
muy gratificante y creo que esto va a ser un impacto.
Ya esta teniendo impacto en los estudiantes, y que a
través del tiempo se va a mantener. Empezaron con
las palomitas, ahora estamos haciendo otro tipo de
formato, cuadros, en donde aca mi companeray yo
estamos juntos en el taller. También comentamos

el tema de los derechos de los pueblos originarios.
Entonces, toda esa es una clase mas. Porque a veces
dicen, no, en la otra escuela no nos sirve, porque al
final no estan dentro de la sala de clases. Entonces,
yo creo que la escuela en particular rompié con ese
sistema. Y estamos como super orgullosos porque a
veces cuando uno viene, a veces conversamos con
mi companero acd, con Daniel, y claro, uno no ve

lo que hace el dia a dia, pero cuando sale, nota los
comentarios positivos y nos impresiona.

Fabian Sandoval: Como para ir ya cerrando un poco la
conversacion, me gustaria también saber la experiencia
de usted, Carmen, sobre todo entendiendo desde

el punto de vista de la multiculturalidad. Si bien el kit

no se enfoca directamente en eso, no quiere decir

que no lo podamos abordar, porque en la dictadura
también hubo, por ejemplo, pueblos indigenas,
familiares, prisioneros politicos, artesanos que se vieron
afectados, y me gustaria saber un poco cémo fue la
experiencia de usted al tratar este contenido con las y
los estudiantes.

Carmen Zapata: Como bien lo dice, tratando de

volver a la memoria, no debemos olvidar lo que pasé

en un tiempo tan dificil para la gente que no podia
defenderse de esta dictadura. Porque si bien es cierto,
nosotros como pueblo Mapuche, esta represion viene
desde tiempos ancestrales. Cuando nuestro pueblo
empezo a ser perseguido para poder apropiarse de
todo el territorio. De hecho lo lograron, hicieron pactos,
alianzas, tratados, también se violaron los tratados,
también llegaron al extremo sur de Chile. Tanto asi que
esa libertad que tenia el pueblo empezd a reducirse y
nos dejaron en reducciones. En el lugar donde yo vivo
estamos rodeados de fundos, de forestales. Entonces,
la lucha ha sido constante para el pueblo Mapuchey,
por ejemplo, mi papa también fue perseguido politico.
Tal vez no llegé a que lo encarcelaran, pero él fue
muchas veces violentado cuando carabineros iban
alos campos. Era un lugar muy rural, donde alla no
llegaban los vehiculos, pero ellos llegaban a caballo y lo
arrastraban junto con los familiares y las personas de la
comunidad. Entonces igual de una u otra manera habia
un nexo, cuando llega la Fundacion y nos presenta el
Kit, uno empieza a recordar por qué uno trata estos
temas, o sea, por lo menos, yo en esa area de la
persecucion politica, yo lo tengo en pauta, pero cuando
él hace las preguntas relacionadas al tema, yo haciendo
el ejercicio de memoria recordaba que mi papa paso
por esa misma etapa.

Actualmente, aca nuestra bandera de lucha es la
integracioén y la lucha con las comunidades. Cuando

yo llegué a este sector, era en el area de la educacion.
Pero la pregunta que nos hacemos es cémo poder
llegar y sensibilizar a las comunidades cuando nos han
golpeado la cara con la puerta por prejuzgarnos como
somos personas conflictivas. Por ejemplo, llega el ano
nuevo Mapuche y todos se acordaban que existia la
comunidad Mapuche y nos llamaban para conmemorar
el We Tripantu, entonces se empezo a folclorizar. Pero
esa instancia nosotros la utilizamos para sensibilizar,
por ejemplo, que nuestra investidura no era como un
disfraz sino que era nuestra forma ornamentar nuestro
cuerpo. Y de esa forma empezamos a trabajar cuando
inicié el proyecto PID y yo empecé a trabajar en
diferentes escuelas y, entre ellas, en Laguna Verde.

En el caso de la Lanigrafia, también hemos hecho esa
actividad, esa fusion, porque es transversal. Donde han
trabajado los lukutuwe, han trabajado todo lo que es la
iconografia mapuche, sus significados a través de las
palomas, se hicieron muchas palomas. En la exposicién
de la Feria Cientifica también se expusieron todos los
trabajos de artes, estaban todos los talleres expuestos,
y habia muchas palomas.

Este trabajo tiene un valor super importante, ya que
gracias a su retroalimentacion, nos hemos dado
cuenta de todas las actividades que tenemos en la
escuela. Cada ano tenemos una exposicion, en la del
ano pasado realizamos 32 talleres, el de lanigrafia fue
uno de ellos. Hay un sin fin de formas de trabajar la
educacién integral.

Fabian Sandoval: Muchas gracias Carmen. Para cerrar
esta conversacion dejo una pregunta abierta ¢ cudles
creen que son los aprendizajes que se pueden obtener
de la aplicacion del kit?

Héctor Vega: Bueno, yo creo que el ejercicio de este
taller ha significado ser una terapia para los ninos y
ninas. Han podido desarrollar el arte que ellos quieran
y, ademas, van conociendo la historia del pais. Ese
aprendizaje ha sido muy significativo como objetivo del
kit, es decir, mil nifios y sus familias se enteraron de la
situacion de las presas y presos politicos.

Libertad Caceres: Muchas gracias por la invitacion,
y esperamos que todas estas experiencias se vayan
replicando en todos los espacios.






Trabajo en ArpiIIe"ra Comunitaria con
establecimiento educacional

Espacio Taller Fundacién Artesanias d
2024




156 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 157

T e ma AR SL. RMERR S RICY v sy TSR
B e, i Pt L AR 1yt b
_ ! - :-\J\-_::_.nu; Y e A Jj-i.::g‘ Ill?

- .t ! = . i
bkl r
L=




PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

pPmunitaria en Palacio a Moneda
onios de Ninos, Nifias y lidolescentes
Noyiembre, 2024




160 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR CATALOGO 161

s W et
—-i-—-—-':' . s %

o ot HpAdsd
: ¥ I '--""*.Ftﬂn.'l':'

A

1-” L:t.r]-rruh-:-, IR
v belisl Gr Son
iMPet TN e

il .11_,_:_{_]3 r g |.|..:'-ll '.i\'-l-
EnUr.Fl{-lDI"i .:ITEP'I




¢Donde estan?

Marcelo Montecino

Fondo Marcelo Montecino Slaugther
MMDH




AGRADECIMIENTOS

Esta exposicién fue posible gracias a la colaboracion y compromiso de diversas instituciones

y personas.

Testimoniantes y personas colaboradoras:
Alicia Caceres, Leonila Chavez, Pablo Gutiérrez, Gladys Huanca,
Ana Llao, Juan Painecura, Héctor Vega, Iris Villarroel, Margarita Zaldivar.

Museo de la Memoria y los Derechos Humanos y sus equipos de Colecciones
e Investigacién y Educacion.

Fundacién Artesanias de Chile y sus equipos de Culturas, Diseno, Comunicaciones,
Comercial, Desarrollo e Innovacién Social y Administracion; asi como también su Directorio,
Comité Asesor y proveedores externos.

BIBLIOGRAFIA

CACERES, A. & REYES, J. (2008) Historia hecha con las manos.
Nosotros los artesanos y las Ferias de Artesania del Siglo XX.
Santiago: CNCA

CACERES, A. & REYES, J (2017) Artesania urbana en Chile.
Santiago: MINCAP

GAVILAN, V. (1985) Mujer Aymara y Produccién Textil.
El Altiplano de Tarapaca. Santiago: Ediciones CEM-PEMCI

MORENO ALISTE, C. (1984) La artesania urbano marginal.
Santiago: CENECA PEMCI-CEM

e R






Fundacion
Artesanfas
de Chile

Persistir, Dignificar y Transformar

L T
o
L Lo ] L

(R

MUSEO DE LA MEMORR
Y LOS DERECHOS
HUMANOS



