
CATÁLOGO 1

Persistir, 
Dignificar  
y Transformar
PENSAR LA ARTESANÍA A 50 
AÑOS DEL GOLPE DE ESTADO

EXPOSICIÓN EN DIÁLOGO (2023- 2024)



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR2 CATÁLOGO 3



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR4 CATÁLOGO 5

Prólogo
Lesyle Palacios, directora ejecutiva 

Saberes y materialidades 
a partir de los territorios

Vida en prisión y afectos

Símbolos de libertad

Capítulo 3: 
Artesanía para transformar

Arpilleras: 
demanda de verdad y justicia

Artesanía en diálogo:
Conversatorios 2023-2024

Arpillera Comunitaria

Agradecimientos 
y bibliografía

Introducción: 
Persistir, Dignificar y Transformar 

Capítulo 1: 
Artesanía para persistir

Mapa de organizaciones: 
Artesanía en dictadura

Pueblos indígenas: 
reivindicaciones ante la represión, 
privatización y chilenización.

Capítulo 2: 
Artesanía para dignificar

07

08

20

12

22

26

30

56

64

76

80

95

164

154

Índice



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR6 CATÁLOGO 7



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR8 CATÁLOGO 9PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Con el afán de impulsar la investigación, difusión y conocimiento de la artesanía nacional, 
sus prácticas y cultores, nos pareció necesario y relevante indagar en los efectos que tuvo la 
dictadura cívico militar en la vida de tantas personas, a 50 años del Golpe de Estado. 

En este contexto, las artesanías no estuvieron exentas de cambios, pues siempre han sido 
compañeras cercanas de los hogares, las cocinas, las vestimentas y tantos otros espacios de 
circulación, entendiendo su rol como índices socioculturales de una comunidad. Cambian las 
temáticas, las materialidades, los espacios de creación, los creadores y las creadoras; pero 
se mantiene inquebrantable la necesidad de comunicar y, sobre todo ante este escenario, de 
denunciar las vulneraciones en la búsqueda de la justicia y la solidaridad.

A través de la exposición “Persistir, dignificar y transformar. Pensar la artesanía a 50 años 
del golpe de Estado”, anhelamos abrir la reflexión sobre aquellas prácticas artesanales 
que tuvieron su origen en centros de detención y prisión política, en el exilio, en los hogares, 
contribuyendo a la construcción de la memoria en torno a los oficios, gracias a los testimonios 
de investigadores y artesanas y artesanos que permanecen en el hacer.

Agradecemos la colaboración del Museo de la Memoria y los Derechos Humanos mediante 
el préstamo de gran parte de las obras que forman parte de esta exposición y al equipo 
profesional de Fundación Artesanías de Chile que ha delineado con gran delicadeza, 
objetividad y compromiso la curatoría de esta exhibición.

CATÁLOGO

Prólogo

Leslye Palacios Novoa
Directora Ejecutiva (2022-2024)

Fundación Artesanías de Chile



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR10 CATÁLOGO 11

En el marco de la conmemoración de los 50 años del 
golpe de Estado en Chile, esta exposición curada por 
la Fundación Artesanías de Chile en base a testimonios 
de artesanos y artesanas, presenta una revisión de los 
efectos que tuvo la dictadura civil-militar ocurrida entre 
1973 y 1990 en las diversas prácticas de la artesanía de 
aquella época. 

A través de esta muestra, expresamos nuestro 
reconocimiento a artesanos, artesanas, organizaciones, 
redes solidarias nacionales e internacionales, y 
personas diversas que, pese a las adversidades, 
continuaron desarrollando sus oficios y descubrieron 
en diferentes expresiones artesanales la resiliencia 
comunitaria necesaria para superar esos años. En sus 
manos, la artesanía apareció como una táctica de 
persistencia, dignificación y transformación social. 
Los antecedentes y testimonios que aquí presentamos 
dan cuenta de aprendizajes y legados de quienes 
vivieron la artesanía en aquellos años, y nos invitan a 
reflexionar sobre el rol de estas prácticas en nuestro 
presente y futuro.

La dictadura cambió de golpe la vida cultural, social 
y política del país. Desde sus inicios, el régimen 
autoritario intentó desarticular el campo de las 
artes, las culturas, y los movimientos culturales que 
se venían gestando desde décadas atrás y que se 
encontraban en una enorme ebullición. Ello se llevó 
a cabo vulnerando los derechos humanos a través 
de la censura y negación de la libertad de expresión, 
represión, desapariciones forzadas, prisión política, 
relegación, exilio y asesinato político. En el ámbito 
de la cultura, también se destruyeron y vigilaron 
instituciones, se intervinieron universidades, se 
cerraron escuelas -entre ellas, la Escuela de Canteros 
de la Universidad de Chile-, se expulsó a estudiantes 
y docentes y se prohibieron producciones culturales 
consideradas disidentes al régimen.
 
Junto con este intento de desintegración de la 
cultura popular, la dictadura instaló un fuerte discurso 
nacionalista desde el cual impuso estilos de vida 
vinculados al “ser chileno”, y relevó los símbolos 

Persistir, Dignificar  
y Transformar
P E N S A R  L A  A R T E S A N Í A  A  5 0  A Ñ O S  D E L  G O L P E  D E  E S TA D O

patrios, el valor de una forma definida de familia y una 
religión. Esta lógica refundacional se impuso mediante 
diversas instituciones desplegadas en todo el territorio 
del país —Juntas de Vecinos, Centros de Madres, 
Municipios, Escuelas Fronterizas, y agencias misioneras 
religiosas ortodoxas— que actuaron como instrumentos 
de asimilación. En este contexto, la dictadura utilizó 
y promovió la artesanía con el interés de entregar 
una imagen país en medio de todas las expresiones 
que buscaba acallar, pero despojándola de toda 
manifestación disidente a este discurso nacionalista. 
Ello tuvo un impacto en las prácticas artesanales, sobre 
todo en la de los pueblos indígenas, a quienes se les 
reprimió en sus prácticas culturales como el uso de sus 
lenguas, vestimentas, formas de organización política 
y roles de género, además del despojo territorial. En 
conjunto con lo anterior, la instalación del modelo 
neoliberal fragmentó significativamente el campo local 
de las artesanías. El mercado oficial y autorizado por el 
régimen, promovía inserciones individuales e impedía la 
posibilidad de organización social.

Pese a este intento de la dictadura de acallar y 
desarticular las diversas expresiones comunitarias y 
disidentes de las prácticas artesanales, en paralelo, 
de una forma no oficial y a veces clandestina, la 
artesanía persistió como una herramienta de 
resistencia en las manos de personas prisioneras 
políticas, familiares de víctimas, agrupaciones, 
pobladores y comunidades indígenas que 
comenzaron a ver en ella una táctica de 
subsistencia económica, pero también de 
articulación, denuncia, reivindicación cultural, 
dignificación, solidaridad y transformación social. 
Todo ello al alero de redes de solidaridad nacionales 
e internacionales que fueron imprescindibles. El 
“apagón cultural” que se intentó producir estuvo lejos 
de hacerse efectivo gracias a todas estas personas 
que, con mucha dificultad, en condiciones muy 
precarias y, muchas veces, arriesgando sus vidas, 
encontraron las más diversas formas colectivas de 
desafiar el orden impuesto: la artesanía brotó en los 
suelos más difíciles con una gran fuerza y resiliencia.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR12 CATÁLOGO 13

Grupo de arpilleristas reunidas en su sede en Melipilla 
Fondo Elsa Romo Aravena, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR14 CATÁLOGO 15

Artesanía 
para persistir

Capítulo 1

Previo al golpe de Estado, la artesanía se encontraba 
en un momento de gran aliento debido a diversas 
iniciativas de los gobiernos anteriores y la 
preocupación de organizar y hacer participar a los 
y las artesanas en la vida económica del país. Junto 
con la creación en 1954 de la Agrupación Central 
del Centro de Madres (CEMA) —que buscaba, entre 
otros objetivos, organizar a las mujeres en torno a 
la producción artesanal, y que bajo el gobierno de 
la Unidad Popular (1970-1973) se llamó COCEMA 
(Coordinadora del Centro de Madres)—, se 
promovieron diversos espacios de comercialización 
y puesta en valor de la artesanía. Se instaló la Galería 
Artesanal y surgieron varias ferias y encuentros 
artesanales nacionales y regionales periódicos que 
incorporaban tanto la artesanía rural como urbana.
 
Con la imposición del régimen autoritario, las 
instituciones gubernamentales que se preocupaban 
en cierta medida de las artesanías fueron reducidas, 
reemplazadas o eliminadas. Se disolvieron las 
cooperativas de artesanos y se reorientó la asistencia 
técnica y capacitación. Artesanos y artesanas 
quedaron desprotegidos ante la instalación del modelo 
económico neoliberal y se enfrentaron a problemáticas 

vinculadas a la falta y alto costo de materias primas; 
complejidades en la comercialización de sus productos 
como el aislamiento de las zonas rurales; explotación 
por parte de los intermediarios; escasa capacitación y 
posibilidad de participar en organizaciones; y ausencia 
de normas institucionales básicas y de aspectos 
promotores y crediticios.
 
La producción “oficial” de la artesanía, controlada y 
dirigida por la dictadura, estuvo al alero de CEMA-
Chile, institución que reemplazó a la anterior COCEMA 
y que fue presidida durante los siguientes 42 años por 
la cónyuge de Augusto Pinochet, Lucía Hiriart. CEMA-
Chile vio en la artesanía la posibilidad de expresar 
“lo patrio”. Se caracterizó por tener un carácter 
asistencialista y ser dirigido de forma autoritaria a 
través de colaboradoras voluntarias, en su mayoría 
esposas de militares y mujeres que adhirieron al 
régimen. En su ánimo de adoctrinar en la ideología del 
gobierno, el rol de la mujer fue entendido como el de 
meras espectadoras del acontecer político, indicando 
que debían desempeñarse en sus roles de esposas y 
madres, e imposibilitando espacios de participación: 
se les prohibió hablar de política y de problemáticas 
relativas a sus condiciones de vida. Esta dimensión 

de control fue un factor que incidió en la instalación 
del miedo y la desconfianza en la vida interna de 
las participantes. La cantidad de socias en estos 
centros fue descendiendo bruscamente, pasando de 
1.000.000 en 1974 a solo 230.000 en 1982. A pesar 
del trato autoritario, dada la situación de fragilidad 
y vulnerabilidad económica en que se encontraban 
las artesanas del país, varias de ellas siguieron 
comercializando sus piezas a través de esta institución.

CEMA-Chile tuvo un despliegue regional a través de 
los CEMA rurales que actuaron como instrumentos 
de disciplinamiento y asimilación de estilos de vida 
junto a otras instituciones como las Juntas de Vecinos 
y los Municipios que, a través del Programa de 
Empleo Mínimo Campesino (PEM) y sus Escuelas de 
Concentración Fronteriza, estimularon la pérdida de 
las costumbres y disolvieron patrones tradicionales de 
organización. 

En paralelo a esta artesanía “oficial” que circulaba en 
un mercado formal a través de CEMA-Chile, ferias y 
encuentros auspiciados por corporaciones privadas, 
universidades y organismos públicos, entre los 
que cabe destacar la Feria de Artesanía Tradicional 

organizada por la Universidad Católica de Chile; 
floreció un mercado informal constituido por un gran 
universo de grupos marginados, con prácticas sociales 
y culturales heterogéneas. Hombres y mujeres que, 
por las necesidades de sobrevivencia ante la crisis 
económica, recurrieron a la artesanía. Esta producción 
artesanal nació en las poblaciones, en las cárceles y 
en organizaciones diversas, al alero de agrupaciones 
no oficialistas —la mayoría pertenecientes a la iglesia 
católica, y otras del ámbito académico— que se 
basaban en los valores de la solidaridad, la cooperación 
y autogestión, y que buscaban dignificar, reivindicar 
y proteger a las y los artesanos; estimular formas de 
agrupamiento en un contexto de desintegración social; 
fomentar el desarrollo de actividades artesanales como 
alternativas de sobrevivencia económica; contribuir 
a la denuncia de la represión y cesantía; incentivar 
y promover las expresiones culturales; y apoyar en 
cuanto a materias primas, capacitación y asistencia 
técnica. Las piezas producidas en estos contextos 
eran distribuidas en mercados solidarios constituidos 
fundamentalmente por personas y organismos 
internacionales.  



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR16 CATÁLOGO 17

Venta de artesanías en Talleres Solidarios
1973-1990
Fondo Marijke Oudgeest, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR18 CATÁLOGO 19

“(…) mi cabro tiene 12 años, 
no quiere hilar, no quiere 
trenzar. ¡Hílalo, le digo yo: 
‘yo no soy mujer pa’ hilar’, 
me dice”.

Francisca Challapa García
Textilera aymara de Achauta, Colchane

en GAVILÁN, V. (1985, p. 30)

En el norte, a través de las Escuelas de 
Concentración Fronteriza y la intromisión de la 
religión Evangélica Pentecostal, se enseñó tejido, 
cerámica y tallado en piedra, pero despojando a 
las participantes de todo vínculo a la cosmovisión 
indígena y sus prácticas tradicionales. Se prohibió 
la lengua aymara y se acentuó la enseñanza de los 
hábitos urbanos y símbolos patrios. Además, se 
dejaron de usar ciertas vestimentas y se introdujeron 
cambios en la división sexual del trabajo, quedando, 
por ejemplo, el hilado y el tejido como una labor 
netamente femenina.

Isabel Challapa hilando 
En GAVILÁN, V. (1985, p. 31)



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR20 CATÁLOGO 21

Mujeres mapuche representantes de Admapu en manifestación en Estación Central. Marcela Briones, julio de 1987.
Fondo Marcela Briones. MMDH

“Es la mujer mapuche quien 
coloca el primer peldaño para 
recuperar culturalmente a 
nuestro pueblo (…) El uso de los 
elementos culturales mapuche 
toma gran relevancia: el uso de 
joyas, de ropa, de la manta, del 
trarilonco de lana para el varón, 
empiezan a aparecer y empiezan 
a fortalecer todo el proceso 
cultural de recuperación”.

Juan Painecura
Archivo de la Memoria Oral de las Artesanías, 

Fundación Artesanías de Chile



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR22 CATÁLOGO 23

Al alero de la 
Iglesia

Organismos 
Gubernamentales 

(Oficialistas)

CEMA-CHILE

A través del Decreto No 226, la dictadura militar refundó 
CEMA-Chile en 1974 y lo reformó en una fundación privada. Se 
encontraba en todas las regiones de Chile a través de talleres, 
locales de venta, galerías y stands.
CEMA-Chile fue disuelta en 2021 luego de un juicio que 
determinó que su gestión se apartó de los fines de asistencia 
social para los que fue creada e incumplió de forma grave 
sus propios estatutos. Lucía Hiriart fue investigada por 

SERNATUR (Servicio 
Regional de Turismo)

Esporádicamente imprimió folletos y 
catálogos sobre regiones artesanales y 
apoyó ferias y eventos de carácter local. 

PRO-CHILE (Dirección de 
Promoción de Exportaciones)

Fue creado en 1974 y le correspondió el 
estudio, proposición y ejecución de acciones 
concernientes a la promoción, diversificación 
y estímulos del comercio exterior. Su acción 

SERCOTEC (Servicio de Cooperación Técnica)
 
Hasta 1973 era el más importante de la artesanía en 
materia de asistencia técnica y crediticia. Poseía un 
Departamento de Artesanía dotado de facultades, 
personal y competencia. Con la dictadura y la política 

IER (Instituto de Educación Rural)
 
Organismo que tuvo programas de desarrollo artesanal y que 
creó la Fundación Campesina, la cual dispuso de talleres textiles. 
Tuvo lugares de venta de objetos artesanales en Santiago e 
inició programas de exportación. Tuvo programas de asistencia 

INDAP (Instituto Nacional  
de Desarrollo Agropecuario)

Dependía del Ministerio de Agricultura y 
abastecía de materias primas en bruto a 
centros artesanales. No tenía un plan nacional 
de apoyo crediticio. Su plan de otorgamiento 

SERPLAC (Servicio de 
Planificación Regional)

Asesoró a los intendentes y elaboró criterios 
para evaluación de proyectos, entre los que se 

MUNICIPALIDADES

A través de los empleos subsidiarios PEM y POJH, absorbieron 
alguna parte de los artesanos rurales. Mantuvieron talleres 
artesanales funcionando durante el tiempo de duración del Programa 
Empleo Mínimo para luego traspasarlos a los CEMA rurales. 

SENCE (Servicio Nacional de Capacitación y Empleo)

Otorgó recursos para capacitación y empleo a través de organismos 
privados o públicos (municipalidades).

Comité de Cooperación 
para la Paz en Chile

Primera organización que surgió en 1973 en defensa y 
promoción de los derechos humanos al alero de la Iglesia. 
Organizó talleres de ayuda a las personas perseguidas 
por la dictadura y a los familiares de detenidas y 

Fundación Instituto Indígena

Dependiente del Obispado de Temuco, patrocinó 
la creación de los Centros Culturales Mapuche 
que dieron inicio a la reivindicación cultural 
mapuche y a la conformación de ADMAPU.

FASIC (Fundación de Ayuda 
Social de las Iglesias Cristianas)

Desarrolló talleres artesanales formados por ex personas 
prisioneras políticas, familiares de detenidas y detenidos 
desaparecidos y personas retornadas. Encontró en la 
práctica artesanal nuevas potencialidades para canalizar 

Vicaría Episcopal de la Solidaridad

Nació en 1976 tras la disolución del Comité 
Pro-Paz. Trabajó a través de equipos zonales 
repartidos en todo el territorio: centro, 
norte, sur, oriente, oeste, rural-costa. Cada 
vicaría territorial apoyó a las organizaciones 
solidarias (“comprando juntos”, talleres de 
abastecimiento, talleres artesanales, talleres 
poblacionales, huertos familiares y ollas 
comunes), que surgieron de las necesidades 
de los pobladores. La Unidad Central de 
Talleres mantuvo vínculos con instituciones y 
grupos solidarios del exterior que aportaron 
donaciones y ayudas.

Fundación MISSIO 
(Misión del Hombre en la Tierra)

Institución ecuménica oficializada por el 
Arzobispado de Santiago, que junto con 
respaldar la sociedad limitada de Talleres 
Artesanales de Conchalí apoyó y dio asistencia 
a pobladores organizados de sectores 
marginados. Recibió ayuda de grupos 

Mapa de organizaciones

Fundación Solidaridad

Institución que contaba con gran cantidad de 
artesanías coleccionadas y una pequeña sala 

Gran parte de estas instituciones y programas se 
iniciaron con posterioridad a 1973, coincidiendo 
con el periodo en que el Estado empezó a 
disminuir su accionar. Varios surgieron al alero de 
la Iglesia o de la academia. Una parte importante 
de estas organizaciones promovieron talleres 
de artesanía con presas y presos políticos, para 
lo cual fue crucial el rol de las monitoras que 
llevaron a cabo las capacitaciones, formadas en 
las áreas de arte y diseño, que ayudaron con gran 
compromiso al desarrollo de la artesanía como 

CIDE (Centro de Investigación y Desarrollo 
de la Educación)
 
Mantuvo talleres de expresión popular, 
capacitación y organización para grupos 
campesinos. Realizó Centros Abiertos 
de Educación Popular dedicados a la 

Centro Isluga de Investigaciones Andinas
 
Perteneció a la Universidad del Norte. Entre 1974 
y 1980 llevó a cabo programas para facilitar que 
comunidades artesanas aymaras tuvieran acceso al 

PET (Programa de 
Economía del Trabajo)
 
Perteneció a la Academia de 
Humanismo Cristiano. Estudió, 
fomentó y desarrolló las 
Organizaciones Económicas 
Populares (OEP) dentro de las 

CEM (Centros de Estudios de la Mujer)
 
Tuvo un Programa de Estudios y Capacitación de la Mujer Campesina e Indígena 
(PEMCI) que realizó valiosos aportes relativos a la mujer aymara y a las formas de 
producción que asumieron en dictadura. Su objetivo fue el de crear conciencia de 
las condiciones de discriminación y opresión que vivían las mujeres, contribuyendo 
a la formación y desarrollo de organizaciones propias de mujeres. En 1990 pas a 

Academia

Organizaciones de
 la sociedad civil

COOPERATIVA ALMACÉN CAMPESINO

Nació a fines de los ‘80s  por y para artesanas 
y artesanos, del movimiento de mujeres 
aymara que buscaban generar ingresos 
complementarios y que no querían trabajar con 
CEMA-Chile por no seguir su línea política y/o 
por miedo. Recibían apoyo técnico del CEDEM. 
Llegaron a tener dos tiendas en Santiago y 

AFDD (Agrupación de Familiares 
de Detenidos Desaparecidos)

Formada por familiares de personas detenidas 
desaparecidos, en su mayoría mujeres (madres, 
hermanas, esposas e hijas) que comenzaron la 
búsqueda de sus seres queridos tras el golpe. 
Comenzó a funcionar en 1974 al amparo del 
Comité Pro-Paz. Se constituyó formalmente 
en 1975.  
En su constante demanda de verdad y 
justicia participó en diversas manifestaciones 
culturales y en talleres. Dio inicio a los talleres 

ADMAPU

Representó a más de 1350 comunidades 
mapuche. Sus demandas se centraron 
en la reivindicación cultural, la lucha 
territorial y la autonomía política. En sus 
manifestaciones reivindicó y visibilizó la 

AFPP (Agrupación de 
Familiares de Presos Políticos)

Se constituyó en los ‘80s y trabajó junto a la 
Organización de Presos Políticos (OPP) para 
mejorar la calidad de vida de los prisioneros y 

TEA (Taller de Estudios Andinos)
 
El Taller de Estudios Andinos TEA fue una ONG 
compuesta por académicas y académicos que 
trabajó mucho tiempo en Colchane e Isluga en el 
altiplano. Uno de sus trabajos fue de apoyo a las 
mujeres aymara, a través de capacitaciones en 
alfabetización, liderazgo, conocimientos sobre 

Feria de Artesanía Tradicional. Pontificia 
Universidad Católica de Chile
 
La primera feria fue organizada en 1974 por Lorenzo 
Berg. En 1978 la Feria se internacionalizó. En 1985, 
su organización paso a depender del Programa de 

CASA DE LA MUJER MAPUCHE

Punto de venta de artesanía tradicional nacida en 
1985. Reunió a mujeres de diversas comunidades 
mapuche, para producir y comercializar la 
artesanía textil, la plata y la joyería autóctona.

Organismos no  
Gubernamentales 

(No oficialistas)



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR24 CATÁLOGO 25

Pueblos indígenas: 
reivindicaciones ante la represión, 
privatización y chilenización

Entre 1973 y 1990 los pueblos indígenas en Chile 
sufrieron graves violaciones a sus derechos humanos. 
Sus miembros fueron víctimas de ejecuciones 
extrajudiciales, desapariciones forzadas, privación 
arbitraria de libertad, tortura, exilio y exoneración 
política. Sufrieron además atropellos a sus  formas 
de organización política, de expresión de identidad 
cultural, y a sus derechos colectivos sobre sus 
territorios, accesos a materias primas y al agua.

Parte de la política de la dictadura militar fue negar 
lo indígena. En el norte, se crearon las escuelas de 
concentración fronteriza que tuvieron como objeto la 
castellanización y chilenización de las poblaciones, en 
su mayoría Aymara y Quechua. Se prohibió hablar sus 
lenguas, se eliminaron prácticas rituales, formas de vida 

comunitarias y se determinaron roles de género en las 
prácticas artesanales. Medidas semejantes afectaron 
también al pueblo Colla, Diaguita y Lican Antai. En el 
extremo sur, se profundizaron también las prácticas de 
adoctrinamiento. La presencia de la Armada limitó la 
navegación de los pueblos Yagán y Kaweskar y muchas 
familias se vieron forzadas a trasladarse a las ciudades 
y perdieron los idiomas nativos.

“Hoy ya no existen mapuches porque somos todos 
chilenos” advirtió Pinochet en un discurso en Villarrica 
en 1979, cuando modificó la Ley Indígena mediante 
el Decreto Ley 2568. Como consecuencia, se 
legitimó la propiedad privada al interior de los Títulos 
de Merced y se constituyeron hijuelas individuales. 
Con ello desapareció la propiedad colectiva y se 

buscó desintegrar la comunidad social y cultural que 
establecía las bases del pueblo mapuche. Dicho pueblo 
ya había perdido —por el proceso de Contrarreforma 
Agraria impulsado por la dictadura— el 84% de las 
tierras recuperadas. En 1974 también había sido dictado 
el Decreto Ley 701 que buscaba de impulsar la industria 
forestal y permitió que se plantaran casi tres millones 
de hectáreas de pino radiata y eucaliptus sobre 
milenarios bosques nativos de las regiones del Biobío, 
La Araucanía y Los Ríos, territorios que correspondían 
al Wallmapu o país de los mapuche.

En respuesta a lo anterior, las identidades culturales 
y sus producciones fueron herramientas de 
reivindicación.  El 12 de octubre de 1978 surgieron 
en Temuco los “Centros Culturales”, organización 

mapuche que se opuso abiertamente a la dictadura 
y a la división de las comunidades. Congregó a 
90 comunidades de las regiones del Biobío y La 
Araucanía. Participaron de ella destacados líderes 
mapuche y jóvenes formados en derechos humanos 
en el Obispado de Temuco. Posteriormente, surgió la 
organización ADMAPU que llegó a representar a más 
de 1350 comunidades. Sus demandas se centraron 
en la reivindicación cultural, la lucha territorial y la 
autonomía política. La artesanía mapuche comenzó 
a visibilizarse en sus manifestaciones a través de la 
platería y la textilería. Durante la década de los ochenta, 
ADMAPU se movilizó para denunciar los atropellos de 
la dictadura contra el pueblo mapuche.

Manifestación mapuche en Estación Central con representantes de la organización Admapu. 
Marcela Briones, julio de 1987.  

Fondo Marcela Briones, MMDH.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR26 CATÁLOGO 27

Manifestación mapuche en Estación Central con 
representantes de la organización Admapu. 

Marcela Briones, julio de 1987.  
Fondo Marcela Briones, MMDH.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR28 CATÁLOGO 29

Artesanía 
para dignificar

La artesanía apareció en manos de prisioneros 
y prisioneras políticas como un espacio de 
dignificación, de resiliencia comunitaria y 
sobrevivencia física y emocional, en medio de 
circunstancias de violación de sus derechos humanos.
 
Tras el golpe de Estado, el país se convirtió en una 
gran prisión para muchas personas que fueron 
perseguidas por sus ideas políticas y para la mayoría 
de la sociedad que debió vivir bajo estado de sitio, 
toques de queda y detenciones y allanamientos bajo 
sospecha. Entre el 11 de septiembre de 1973 y el 10 de 
marzo de 1990, 40.018 personas fueron privadas de 
libertad por razones políticas y, de ellas, el 94% fueron 
torturadas según la Comisión Nacional sobre Prisión 
Política y Tortura (Valech I y Valech II). Ninguna de 
ellas fue sometida a un debido 
proceso judicial.
 

La dictadura utilizó aproximadamente 1.168 centros 
para la detención de personas prisioneras políticas. 
Dichos centros estuvieron desplegados en todos los 
territorios del país. Se utilizaron cárceles oficiales, 
centros clandestinos, recintos deportivos, oficinas 
salitreras, complejos de veraneo, buques, unidades 
de carabineros e instalaciones militares del Ejército, la 
Armada y la Fuerza Aérea. Las personas prisioneras 
políticas usualmente eran trasladadas de un centro de 
detención a otro y, en muchos casos, sus familiares no 
sabían dónde se encontraban. A veces tenían permitido 
recibir visitas bajo una estricta vigilancia. Si enviaban 
cualquier objeto o cartas al exterior éstos eran 
revisados y sometidos a una censura previa.
 
El trabajo artesanal apareció en la prisión como una 
forma de ocupar el tiempo en días que se hacían 
interminables. El tallar una piedra o coser un muñeco 
fue un modo de reafirmar la dignidad y resistir en 

medio del miedo y la incertidumbre, que les permitía 
cierta cercanía a la libertad y el contacto con sus seres 
queridos. Las personas prisioneras políticas tomaron 
los materiales que estaban a mano: restos de comida 
(como migas de pan y huesos de pollo), patas de sillas, 
palos de escoba, pedazos de ropa, cartones, trozos de 
vidrio, etc. Elaboraron juegos(cartas, dados, ajedrez) 
que pasaron de mano en mano y se convirtieron en 
símbolos del compañerismo vivido en prisión. Con el 
tiempo, en distintos centros de reclusión desplegados 
en todo el país, comenzaron a surgir diversas artesanías 
cargadas de significados que traspasaban las fronteras 
de la prisión en forma de palomas talladas en madera 
y hueso, “soporopos” o muñequitos hechos por 
prisioneras con telas de sus vestimentas para niños y 
niñas, medallas, anillos, cruces, etc.
 
Prisioneros y prisioneras se organizaban, compartían 
sus saberes y se ayudaban para aprender distintas 

técnicas. Aquellos que estaban en cárceles oficiales 
pudieron también aprender de los presos comunes y 
se nutrieron de la tradición carcelaria artesanal previa. 
Los organismos vinculados a la Iglesia —como la 
Vicaría de la Solidaridad, MISSIO, FASIC, entre otros— 
organizaron formas de ayudar a estas personas y 
sus familias a través de talleres solidarios, mediante 
los cuales vendían las piezas que producían en las 
cárceles a organismos solidarios internacionales 
interesados en mostrar lo que estaba ocurriendo en 
Chile y colaborar. De este modo, pudieron apoyar la 
subsistencia económica de sus familias que habían 
quedado en el desamparo, así como costear su 
propia alimentación y mejorar en algo las precarias 
condiciones en las que se encontraban. Algunas de 
las personas que han aprendido oficios en prisión 
política, continúan practicándolos hasta el día de hoy.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR30 CATÁLOGO 31

Costura en nuestra casa 
Dibujo sobre cartulina 

Toscano Sáez, 1973-1974 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco 

Fondo Juan Carlos Sáez Calderón



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR32 CATÁLOGO 33

Saberes y materialidades 
a partir de los territorios

En el contexto de precariedad en que se encontraban 
prisioneras y prisioneros políticos desplegados por los 
miles de centros de detención de Chile, los materiales 
escaseaban. Para crear las artesanías, utilizaban 
herramientas y materias primas que recolectaban de 
su entorno más próximo: las piedras eran martillos; 
los alambres de púa eran clavos; trozos de vidrio eran 
gubias que servían para tallar. Con ellas, convertían 
huesos de los platos de comida y cuescos de palta en 
colgantes; migas de pan en collares o dados;trozos 
de madera de árboles, muebles o palos de escoba en 
figuras.
 
Los materiales utilizados hablaban de los territorios 
en los que se encontraban. En el Campamento de 
Isla Dawson ubicado en la región de Magallanes, los 
presos políticos usaron una piedra negra aplanada por 
la corrosión del agua que era blanda y fácil de tallar. 
Con clavos o lo que tuvieran a mano, grabaron en ellas 
diversas imágenes que enviaban a sus familias como 
amuletos. En la Cárcel de La Serena, se veían artesanías 
hechas en madera de guayacán, árbol propio de la 
zona. En la Isla Quiriquina, utilizaban conchas de mar 
para realizar piezas de ajedrez. En el Campamento 
de Prisioneros de Chacabuco, tomaron los sacos de 
arpilleras que usaban como puertas para crear piezas 
textiles, y trozos de muebles de las casas abandonadas 

del pueblo salitrero para sus tallados.
 
Además de los materiales, el territorio se plasmaba en 
las imágenes que representaban en dibujos y tallados. 
Se podían observar los paisajes desérticos y de la 
salitrera abandonada en los tallados en madera de 
Chacabuco; el paisaje frío del sur austral, los coligües 
y gansos salvajes en las piedras negras de Isla 
Dawson; o las coloridas representaciones de la ciudad 
de Valparaíso. En las diversas artesanías aparecían 
mapas, edificios, parroquias que hablaban de los 
lugares en que se encontraban y eran testimonio de 
las condiciones en las que estaban viviendo.
 
Los saberes propios de cada zona se hacían 
presentes en las artesanías y eran transmitidos 
entre los presos políticos. En el Campo de Melinka-
Puchuncaví, los prisioneros tejedores de Colchagua 
produjeron varios textiles y enseñaron a muchos 
otros prisioneros políticos esta técnica local. En la 
región de Arica y Parinacota, los relegados políticos 
también aprendieron de la textilería y alfarería de la 
zona. Cuero, cestería, madera tallada, alfarería, fueron 
saberes transmitidos en los diversos territorios. Como 
prisioneros y prisioneras eran trasladados de un centro 
de detención a otro, a veces compartían esos saberes 
y materias primas.

Belisario Velasco en su relegación política en Putre, 
I Región, aprendiendo artesanía en telar.
Fotografía de 1976 
Fondo Belisario Velasco, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR34 CATÁLOGO 35

Piezas Zona Norte

PUTRE
(RELEGACIÓN 
POLÍTICA)

CAMPAMENTO DE 
PRISIONEROS DE 
PISAGUA

CAMPAMENTO DE 
PRISIONEROS DE 
CHACABUCO

CARCEL DE 
ANTOFAGASTA

CARCEL DE 
LA SERENA

01. Telar 
Estructura de madera y lana 
Carlos Ayress 1974-1977 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco 
Fondo Familia Ayress Moreno

01. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR36 CATÁLOGO 37

02. Charango 
Fabricado en madera 
Osvaldo Caneo Barrera, 1974-1975 
Cárcel de Antofagasta 
Fondo Osvaldo Alberto Caneo Barrera, MMDH

03. Bandeja 
Tallado en madera 
Gerardo García 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo 
Hermanas García Salas, MMDH

04. Palillos de cóctel 
Tallado en madera de guayacán 
1982-1983 
Cárcel de La Serena 
Fondo Regula Ochsenbein, MMDH

02. 

04. 

03. 06. 

07. 

05. 

05. Colgante
Tallado en cuesco de palta

1984
Cárcel de La Serena 

Fondo Regula Ochsenbein, MMDH

06. Colgante de casa y árboles 
Tallado en cuesco de palta 

1976 
Cárcel de La Serena 

Fondo Anthony Vassiliadis, MMDH

07. Anillo 
Orfebrería 

Carlos Ayress Soto 
Campo de Prisioneros Chacabuco 

Fondo Carlos Orlando Ayress Soto, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR38 CATÁLOGO 39

08. 

10. 

09. 

08. Paisaje de Chacabuco 
Tallado en madera 
Luis Araya, 1975 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco 
Fondo Rolando Rojo Redolés, MMDH

09. Reloj de Pisagua 
Tallado en madera 
Germán Elidio Palominos Lamas, 1973 
Campamento de Prisioneros de Pisagua 
Fondo Engracia Palominos Lamas, MMDH

10. Bolso 
Tela de arpillera (saco) 
Enrique Jenkin, 1973 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo 
Enrique Jenkin, MMDH

11. Gorro bolchevique 
Tela de arpillera (saco) 
Enrique Jenkin Peralta, 1973-1975 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco Fondo 
Enrique Jenkin, MMDH

12. Colgante incompleto 
Artesanía en cuero 
1973-1990 
Cárcel de Antofagasta 
Fondo Miriam Gutiérrez Alfaro, MMDH

12. 

11. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR40 CATÁLOGO 41

Piezas Zona Centro

13. Zapatos 
Confeccionado en cuero 
Nelly Pinto, 1973-1976 
Campo de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

13. 

 

 

CÁRCEL DE SAN FELIPE

CAMPO DE PRISIONEROS 
MELIKA - PUCHUNCAVÍ

RITOQUE

CÁRCEL DE 
VALPARAÍSO

CÁRCEL DEL BUEN 
PASTOR DE RANCAGUA

CÁRCEL DE SANTIAGO

PENITENCIARÍA
 DE SANTIAGO

TRES Y CUATRO 
ÁLAMOS



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR42 CATÁLOGO 43

14. Pez 
Lanigrafía sobre cuero 
Enrique Pradenas, 1974 
Penitenciería de Santiago 
Fondo Enrique Pradenas Zúñiga, MMDH

15. Molde para lanigrafia 
Recortes en papel 
Enrique Pradenas 
Penitenciería de Santiago 
Fondo Enrique Pradenas Zúñiga, MMDH

16. Plantillas para talabartería 
Recortes en papel 
Enrique Pradenas 
Penitenciería de Santiago 
Fondo Enrique Pradenas Zúñiga, MMDH

14. 

16. 

15. 18. 

19. 

17. 

17. Iglesia La Matriz 
Lanigrafía sobre arpillera 

Héctor Vega Risso, 1986-1988 
Cárcel de Valparaíso 

Préstamo de Héctor Vega Risso

18. Vestido de género 
Textil Luisa Gutiérrez, 1973 

Cárcel del Buen Pastor de Rancagua 
Fondo Ex Prisioneras de Guerra 
Cárcel del Buen Pastor, MMDH

19. Poncho de niño a telar 
Confeccionado en lana 

José Carrasco Tapia, 1976 
Campo de Prisioneros Melinka-Puchuncaví 

Fondo Olivia Mora Campos, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR44 CATÁLOGO 45

20. Faja café, blanco y naranjo 
Tejido en telar 1975-1976 
Campo de Prisioneros Melinka-Puchuncaví 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH

21. Bolsito Tejido de lana 
Patricio Rojas, 1973-1990 
Campamento de Prisioneros de Ritoque 
Fondo Familia Rojas del Canto, MMDH

22. Negro José naranjo 
Confeccionado con tela y lana 
Campo de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

20. 

22. 

21. 24. 

25. 

23. 

23. Soporopo 
Confeccionado con tela y lana 

Campo de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Fundación para la Protección de la Infancia 

Dañada por los Estados de Emergencia, MMDH

24. Soporopo con pantalones a cuadrillé celeste
Confeccionado con tela y lana 

Campo de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

25. Soporopo pelo verde 
Confeccionado con tela y lana 

Campo de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR46 CATÁLOGO 47

26. Elefante de trapo 
Confeccionado en textil
1974 
Fondo Grupo Ex prisioneras, MMDH

27. Cerro de Valparaíso 
Tallado en material orgánico 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH

28. Collar Modelado con migas de pan
Cárcel de Valparaíso 
Fondo Mario Cordero Cedraschi, MMDH

26. 

28. 

27. 30. 

31. 

29. 

29. Colgante Tallado en madera 
José Carrasco Tapia, 1975 

Campamento de Prisioneros Melinka-Puchuncaví
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

30. Pulsera 
Orfebrería

Cárcel de San Felipe 
Fondo Sonia María Fernández Ibaceta, MMDH

31. Herramientas para repujado 
Tallado en madera

1973-1974 
Cárcel de Santiago 

Fondo Mónica Poblete Galzadet, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR48 CATÁLOGO 49

32. 

33. 

32. Payaso 
Repujado en cobre 

1976 
Campamento de Prisioneros Melinka -Puchuncaví

Fondo Olivia Mora Campos, MMDH

33. Detenido 
Repujado de cobre 

Rodrigo Del Villar Cañas, 1974 
Campamento de Pisioneros Melinka - Puchuncaví 

Fondo Rodrigo Del Villar Cañas, MMDH

34. Colgante
Orfebrería
1976
Campamento de Prisioneros Ritoque
Fondo María Cristina Caro Muñoz, MMDH

34. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR50 CATÁLOGO 51

Piezas Zona Sur

CÁRCEL DE TALCA

CAMPAMENTO 
PRISIONEROS 
ISLA QUIRIQUINA

EX CÁRCEL 
ISLA TEJA

CÁRCEL 
DE CURICÓ

CÁRCEL 
DE CHILLÁN

CÁRCEL 
DE TEMUCO

CÁRCEL 
DE VALDIVIA

CAMPAMENTO 
DE PRISIONEROS 
ISLA DAWSON

35. Iglesia de Isla Dawson (realizada en base a dibujo de Miguel Lawner) 
Lanigrafía sobre arpillera 
Pedro Felipe Ramírez, 1974 
Campamento de Prisioneros Ritoque 
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

35. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR52 CATÁLOGO 53

36. Monedero 
Confeccionado en cuero 
Cárcel de Talca 
Fondo María Cristina Caro Muñoz, MMDH

37. Monedero 
Confeccionado en cuero 
1973 
Cárcel de Curicó 
Fondo Lautaro Peredo Maldonado, MMDH

38. Carterita 
Confeccionado en cuero 
Cárcel de Chillán 
Fondo Manuel Ocampo Sepúlveda, MMDH

36. 

38. 

37. 40. 

41. 

39. 

39. Collar incompleto 
Orfebrería 

Arturo Kohler Lagarde, 1973-1975 
Complejo Penitenciario Ex-Cárcel Isla Teja 

Fondo Verónica Ester Kohler Vargas, MMDH

40. Calabaza pintada 
Pintura sobre material orgánico 

Abel Castro Silva Cárcel de Valdivia 
Fondo Vivianne Hasse, MMDH

41. Collar
Tallado en piedra, engarzado en metal

Antonio González Yaksic, 1973 
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson 

Fondo Antonio González Yaksic, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR54 CATÁLOGO 55

42. Colgante 
Confeccionado en cáñamo, colihue y piedra 
1973-1975 
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson 
Fondo Orlando Valdés Barrientos, MMDH

43. Primera piedra negra tallada en Isla Dawson 
Tallado en piedra 
Miguel Lawner 
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson 
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

44. Navidad de 1973 
Tallado en piedra 
Antonio González Yaksic, 1973 
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson 
Fondo Antonio González Yaksic, MMDH

42. 

44. 

43. 46. 45. 

47. 

45. Ajedrez 
Tallado en concha 

Octavio Ehijo Moya, 1974 
Campamento de Prisioneros Isla Quiriquina 

Fondo Octavio Ehijo Moya, MMDH

46. Abre carta 
Tallado en hueso 

Víctor Hernán Maturana Burgos, 1990 
Cárcel de Temuco 

Fondo CINPRODH, MMDH

47. Dulce Paola 
Tallado de madera 

Camilo Gaete, 1974 
Cárcel de Temuco 

Fondo Camilo Enrique Gaete Mora, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR56 CATÁLOGO 57

48. Lámpara 
Tallado de madera 
Camilo Gaete, 1974 
Cárcel de Temuco 

48. 

49. Lámpara 
Confeccionada en madera y arpillera 
Luis Urra Agurto, 1974 
Cárcel de Rancagua 

49. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR58 CATÁLOGO 59

Vida en prisión y afectos

La artesanía sirvió a prisioneras y prisioneros políticos 
para mantenerse, de una u otra forma, conectados con 
sus seres queridos, tenerlos presentes y olvidar por 
momentos la tristeza de encontrarse lejos y privados 
de libertad. Varias de las piezas las hacían pensando en 
sus parejas, padres, madres, hijos e hijas. Esos objetos, 
cartas y dibujos, son testimonio de resiliencia, amor y 
apoyo. También nos hablan de cómo la prisión política 
afectó no solo a los prisioneros, sino a todo su entorno 
y a la sociedad en general, estableciendo una profunda 
huella en niños y niñas que sufrieron la separación de 
sus madres y padres.
 
Las piezas elaboradas fueron testigo del compañerismo 
y la gran organización vivida entre prisioneros y 
prisioneras políticas. Varias personas realizaron 
artesanías gracias a la enseñanza de otros con mayores 
conocimientos. Quienes eran docentes enseñaban 
filosofía, física o química, mientras que quienes 

desarrollaban trabajos manuales realizaban talleres de 
costura, tallado en madera, pulido de metales. En el 
Campo de Prisioneros de Chacabuco llegó a formarse 
una universidad popular. En Isla Dawson, prisioneros 
políticos restauraron una parroquia abandonada. 
También hicieron campeonatos deportivos cuyos 
premios solían ser monedas machacadas y grabadas 
con diversos motivos a modo de medallas. Realizaban 
diarios murales con noticias, festivales de poesía y 
música, talleres de arte y artesanía, y obras de teatro. 
Estos eventos eran acompañados de música. Cada 
centro de detención tenía un repertorio de canciones 
escogidas y cantadas espontáneamente por los 
prisioneros y prisioneras. La artesanía apareció 
acompañando estas actividades a modo de piezas de 
ajedrez, medallas y muñecos que representaban a los 
personajes de las canciones de los repertorios. Estas 
artesanías se mantienen en la memoria de prisioneras y 
prisioneros como símbolo de fraternidad.

SONIDOS ARTESANOS

“La sabiduría del preso es mantenerse 
permanentemente ocupado en el campo (…) se 
destacan con nitidez los martillazos a las monedas, 
se lijan huesos, maderas, piedras, se reparan los 
telares y toda esta actividad suena, se siente al 
caminar por las calles del campo.
Cerca de navidad, el año pasado, se desplegó 
una actividad artesanal febril por encargos 
para medallas, aretes y colgantes para regalar a 
familiares y amigos. (...) Sabemos que estas medallas 
llegan al extranjero con compañeros que salen al 
exilio y, claro, circulan en la Vicaría y entre quienes 
tenían relación con nuestra gente afuera”.

Patricio Rojas Lara
Ex-prisionero político del 

Campo de Melinka-Puchuncaví



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR60 CATÁLOGO 61

50. La moneda que murió por un ideal 
Dibujo a tinta china 
Miguel Lawner, 1975 
Campamento de Prisioneros de Ritoque 
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

51. Primer festival de la Canción de Ritoque
Dibujo a tinta china 

Miguel Lawner, 1975 
Campamento de Prisioneros de Ritoque 

Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR62 CATÁLOGO 63

52. Con el corazón en Satiago
Dibujo a lápiz
Miguel Lawner Steiman, 3 de marzo de 1974
Campamento de Prisioneros de Isla Dawson 
Fondo Miguel Lawner Steiman, MMDH

53.“A Paolita con Cariño de su padre”
Grafito sobre papel

Camilo Enrique Gaete Mora, 24 de septiembre de1974. 
Cárcel de Temuco

Fondo Camilo Enrique Gaete Mora, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR64 CATÁLOGO 65

54. Dos prisioneros jugando ajedrez
Lápiz pasta sobre papel
Adam Policzer, 31 de diciembre de 1973
Estadio Chile
Fondo Adam Policzer Meister, MMDH

55. Prisioneros jugando ajedrez
Lápiz pasta sobre papel

Carlos Ayress Moreno, 1973-1976
Campamento de Prisioneros Melinka-Puchuncaví

Fondo Familia Ayress Moreno, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR66 CATÁLOGO 67

Símbolos de libertad

Entre las imágenes que se representaban en las 
artesanías realizadas en prisión, existían algunas que 
se repetían en diversas materialidades y en distintos 
centros de detención por ser reconocidas como 
símbolos de libertad: entre ellos figuran las cadenas 
rotas y las palomas que aparecían talladas en huesos, 
piedras, madera, grabadas en metal o plasmadas          
en lanigrafía.
 
En Cuatro Álamos, una imagen característica fue la del 
caballito de mar. En ese centro de detención y tortura, 
las personas prisioneras estaban constantemente 
con los ojos vendados y sólo se les permitía sacarse 

la venda cuando iban al baño. Es allí cuando veían 
en las rendijas del desagüe un caballito de mar que 
resignificaron como un pequeño símbolo de libertad: 
“Este va a ser un símbolo de los presos, porque el 
caballito de mar nada parado y muere parado”, dijo un 
prisionero al ver que su compañero estaba tallando esa 
figura en un colgante. 

Según los testimonios recopilados, el primer caballito 
de mar fue realizado en Cuatro Álamos por Héctor 
Wistuba, quien lo talló para la hija de un prisionero 
común en una piedra de ónix que trajo un compañero 
desde el Campo de Prisioneros de Chacabuco.

“Esos campos de concentración de Chile son una 
gran escuela de cuadros de solidaridad, son una 
gran escuela de cuadros de la libertad a construir, 
son una gran escuela de cuadros del futuro hermoso, 
solidario, fuerte, firme, de seres humanos que 
podremos construir después. Allí, en ese universo 
colectivo, se aprende a vivir por dentro. Era nuestra 
libertad. Y la camaradería, la solidaridad y la 
conciencia de poseer, en verdad, el futuro, eran el 
sostén que permitía resistir”.

Guillermo Núñez 
Ex-prisionero político de la Academia de Guerra Aérea 

(AGA) de la FACH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR68 CATÁLOGO 69

56. Paloma 
Lanigrafía sobre cartón piedra 
Héctor Vega Risso, 1986 
Cárcel de Valparaíso 
Préstamo de Héctor Vega Risso

57. Alambre de púas 
Colgante de metal 
Orfebrería 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR70 CATÁLOGO 71

58. Colgante paloma
Orfebrería
1974-1979
Fondo Alejandra Holzaphel, MMDH

59. Colgante 
Orfebrería 
1975 
Cárcel de Chillán 
Fondo Fundación de Ayuda Social de las Iglesias 
Cristianas (FASIC), MMDH

60. Aros de alpaca 
Orfebrería
Víctor Hernán Maturana Burgos 
Cárcel de Temuco 
Fondo CINPRODH, MMDH

58. 

60. 

59. 62. 

63. 

61. 

61. Paloma 
Tallado en hueso 

Alejandra Holzaphel 
Fondo Alejandra Holzaphel, MMDH

62. Artesanía 
Confeccionado en cuero y madera 

1983 Cárcel de Valparaíso 
Fondo Raúl Reyes Susarte, MMDH

63. Anillo 
Orfebrería 

Campamento de Prisioneros de Melinka 
Fondo Olivia Mora Campos, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR72 CATÁLOGO 73

64. Caballo de mar 
Tallado en madera 
Jorge Concha Cortés, 1973-1990 
Fondo Jorge W. Concha Cortés, MMDH

65. Mujer mapuche en telar 
Lanigrafía sobre arpillera 
Cárcel de Valparaíso 
Fondo Milena Sánchez Marré, MMDH

66. Rejilla con caballito de mar 
Fabricación en bronce 
Colección museográfica

64. 

66. 

67. Moai 
Tallado en madera 
“Rayas”, 1973-1990 
Campamento de Prisioneros de Chacabuco 
Fondo Lily Ester Rivas Labbé, MMDH

67. 

65. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR74 CATÁLOGO 75

68. Vasija zoomorfa 
Modelado en arcilla 
Belisario Velasco, ca. 1975 
Relegación de Putre 
Fondo Belisario Velasco, MMDH

69. Machi con ave 
Tallado en madera 1974-1976 

Campamento de Prisioneros de Tres Álamos 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH

70. Estuche de documentos 
Confeccionado en cuero 

Fondo Fundación Solidaridad, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR76 CATÁLOGO 77

“La intención de los militares era despojarnos 
de todo, dejarnos absolutamente inútiles (...) 
Y nosotros, desde un comienzo, aunque a veces 
no fuera consciente, lo que hicimos fue luchar 
por recuperar nuestra dignidad, impedir ser 
sometidos. Porque este trabajo fue una forma 
de dignificarnos”.

Miguel Lawner 
Ex-prisionero político del Campamento 

Isla Dawson, Ritoque y Tres Álamos



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR78 CATÁLOGO 79

Artesanía 
para transformar

Los familiares de prisioneros y prisioneras políticas, 
especialmente mujeres (hermanas, madres), 
comenzaron desde el mismo 11 de septiembre de 
1973 a buscar a sus seres queridos, gran parte de 
ellos detenidos desaparecidos, prisioneros políticos 
y ejecutados políticos. Al mismo tiempo, tuvieron que 
hacerse cargo de sus familias, sus hijos e hijas, nietos y 
nietas, y generar formas de subsistencia económica.
 
En esta incesante búsqueda encontraron el apoyo de 
organizaciones solidarias, varias de ellas dependientes 
de las iglesias cristianas. Entre 1973 y 1975 existió 
el Comité de Cooperación para la Paz que, tras ser 
disuelto por órdenes de Pinochet, derivó en la Vicaría 
de la Solidaridad (1976 - 1992). Otras organizaciones 
que apoyaron a familiares de prisioneros políticos 

y familias de poblaciones con escasos recursos 
fueron la Fundación FASIC, MISSIO y PIDEE. Todas 
ellas prestaron apoyo terapéutico, jurídico y laboral 
e impulsaron la artesanía a través de la creación 
de talleres solidarios o talleres de cesantes. Estos 
talleres, lejos de tener una perspectiva asistencialista, 
buscaban empoderar a las comunidades para que 
tuvieran capacidad de autogestión y posibilidad de 
crecimiento autónomo. Con ellos también se ayudaba 
a prisioneras y prisioneros políticos a comercializar 
su artesanía, costear su alimentación y fortalecer su 
organización interna; así como también se capacitaba 
a distintas agrupaciones de familiares, comunidades y 
pobladoras en la creación y comercialización de piezas 
artesanales. Estos talleres fueron posibles gracias 
al trabajo de monitoras y asesoras técnicas del área 

de diseño y las artes, quienes apoyaron y guiaron los 
procesos creativos comunitarios.
 
Las piezas eran comercializadas principalmente en 
un mercado solidario internacional. Muchas de ellas 
eran enviadas al extranjero por los mismos organismos 
cristianos: palomas, muñecos tejidos, lanigrafías 
y otros objetos realizados en prisión política, por 
pobladores o familiares, cruzaban las fronteras a través 
de embajadas o familias de exiliados para llegar a 
mano de organizaciones solidarias internacionales 
de Francia, Italia, Suecia, Alemania, Canadá, Estados 
Unidos, México y Venezuela, entre otras. Distintas 
organizaciones, formadas en gran parte por exiliados 
chilenos, apoyaban y compraban las obras. Muchas de 
estas artesanías llevaban mensajes y eran verdaderos 

testimonios de lo que estaba ocurriendo en Chile. 
Junto con entregar herramientas de subsistencia, 
el objetivo de esta comercialización también era 
informar y denunciar aquellas situaciones de represión 
y vulneración de derechos humanos que estaban 
ocurriendo en el país.
 
Dentro de los diversos talleres de artesanía surgen las 
arpilleras, de la mano de la agrupación de Familiares 
de Detenidos Desaparecidos, el Comité Pro-Paz y la 
Vicaría de la Solidaridad. La artesanía aquí apareció 
como una herramienta de esperanza y solidaridad: una 
plataforma para interpelar, demandar verdad y justicia, y 
buscar la transformación de la realidad social y política 
en la que se encontraba Chile.

Tres mujeres creando sus arpilleras en Conchalí 
Fondo Liisa Flora Voionmaa Tanner, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR80 CATÁLOGO 81

Muestra de arpilleras en la vía pública 
Fotografía de 1989 

Fondo Comisión de Derechos Humanos San Fernando, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR82 CATÁLOGO 83

Arpilleras: demandas 
de verdad y justicia

Los primeros talleres de arpilleras surgieron al alero 
del Comité Pro Paz (que desde 1976 continuó como 
la Vicaría de la Solidaridad) y la Agrupación de 
Familiares de Detenidos Desaparecidos. Las mujeres 
de esta agrupación, en su incesante búsqueda de 
alguna información relacionada a sus familiares, 
se reunían en las oficinas de esta institución, se 
apoyaban mutuamente en su dolor y buscaban formas 
colectivas de organizarse para denunciar lo que estaba 
ocurriendo y subsistir económicamente.
 
Hacia 1974, junto a la artista Verónica Bone, 
comenzaron a trabajar con retazos de tela de sus 
ropas viejas, chalecos deshilachados y las arpilleras 
de los sacos de harina donados por Cáritas. A base 
de telas de colores con diversas texturas recortadas, 
plasmaron en ellas escenas cotidianas. Un día, una 
de estas mujeres bordó la detención de su hijo y, a 
partir de allí, todas comenzaron a bordar escenas de 

aquello que tanto dolor les causaba y lo que querían 
denunciar o transformar en el Chile de la dictadura. 
En estas arpilleras se leían mensajes de búsqueda de 
verdad, justicia y democracia. Cada arpillera era un 
verdadero testimonio de lo que estaba ocurriendo: se 
veían escenas de ollas comunes, comedores infantiles 
en las poblaciones, manifestaciones, represión, 
cárceles. Se plasmaron hitos importantes en la 
búsqueda de verdad y justicia como lo fue el hallazgo 
de personas asesinadas en los hornos de Lonquén 
en 1978, la primera prueba de que en Chile el Estado 
estaba asesinando sistemáticamente a las personas 
detenidas desaparecidas. También se plasmaron 
momentos relevantes de las movilizaciones de la propia 
agrupación que, de las formas más creativas, buscaba 
estrategias colectivas para manifestarse: escenas 
como el encadenamiento de las mujeres al Ministerio 
de Justicia, el baile de la cueca sola, o las marchas 
con las siluetas negras y la pregunta “¿Dónde están?”, 
fueron emblemáticas de esta agrupación.
 

Las primeras arpilleras contenían en su parte trasera un 
bolsillo en el que sus autoras ponían un papelito escrito 
con la explicación de lo que buscaban plasmar. Varias 
de estas piezas cruzaron las fronteras con la ayuda de 
organizaciones y embajadas, ya que eran compradas 
en el extranjero a través de los talleres solidarios de la 
Vicaría. Más de alguna vez éstas fueron incautadas en 
el aeropuerto y catalogadas como material subversivo. 
En algunos países como Estados Unidos, Canadá, 
Francia, Alemania, Cuba, se organizaron importantes 
exposiciones de arpilleras gracias a la voluntad de 
organismos internacionales de derechos humanos y de 
exiliados políticos.
 
Poco a poco, a través de la Vicaría de la Solidaridad y 
otras fundaciones como FASIC, MISSIO y PIDEE, las 
arpilleras comenzaron a ser realizadas por diversas 
agrupaciones de mujeres en la Región Metropolitana 
(Lo Hermida, Huechuraba, Huamachuco, La Pincoya, 

Melipilla, Conchalí, Recoleta). Las temáticas 
abordadas también se diversificaron para poder ser 
comercializadas en Chile, e incluyeron escenas de 
la vida cotidiana de los entornos sociales de cada 
comunidad. Su venta fue una fuente de subsistencia 
económica para muchas familias en plena crisis. Hasta 
el día de hoy este oficio, surgido en plena dictadura, 
se sigue practicando. Mujeres arpilleristas continúan 
plasmando escenas o denunciando las injusticias 
de nuestra sociedad y promoviendo, a través del 
uso de los colores y la acción de sus personajes o 
“monos”, mensajes de esperanza, acción comunitaria y 
transformación social.
 
En marzo de 2023, gracias al esfuerzo de las mismas 
arpilleristas, el Estado de Chile las reconoció e 
ingresaron al Registro de Patrimonio Cultural Inmaterial 
por sus saberes y prácticas, así como por su labor en la 
denuncia, la preservación de la memoria y reparación.

“Para mí la arpillera es un grito del alma 
que no se puede decir sino que se expresa. 
Una forma de rebeldía, de gritar la ausencia 
de mi hijo, la búsqueda”.

​​Doris Meniconi
Arpillerista e integrante de la Agrupación de Familiares 

de Detenidos Desaparecidos.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR84 CATÁLOGO 85

Mujer con niño en brazos y bordando una arpillera 
Fondo Biblioteca Libre de Estocolmo, MMDH

“En esos tiempos, ni siquiera en una micro 
uno podía hablar. Que continúe esto es una 
manera de recordar que alguna vez yo tenía 
muchas cosas que decir y que no tenía otra 
forma de hacerlo más que a través de una 
arpillera. Para nunca olvidar y cuidar lo que 
tenemos. La democracia es la democracia: 
podemos hablar, podemos protestar y 
podemos decir lo que pensamos, lo que 
durante tantos años no tuvimos”.

Irene Zamorano
Arpillerista de los talleres de la 

Zona Centro de la Vicaría de la Solidaridad



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR86 CATÁLOGO 87

71. Comedores infantiles 
Bordado sobre arpillera 
1973-1990 
Fondo Anne Lamouche, MMDH

72. Marcha de mujeres de familiares de detenidos desaparecidos 
Bordado sobre arpillera 
Victoria Díaz, 1973-1990 
Fondo Isabel Margarita Morel Gumucio, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR88 CATÁLOGO 89

78. Agrupación Familiares 
de detenidos desparecidos 
Bordado sobre arpillera 
1979 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH

74. ¿Dónde están? 
Bordado sobre arpillera 
1982-1990 
Fondo Agrupación MEMCH Los Ángeles, MMDH

75. Homenaje a las víctimas de Lonquén 
Bordado sobre arpillera 
Fondo Fundación Solidaridad, MMDH

73. 

75. 

74. 77. 

78. 

76. 

76. Ni perdón ni olvido
Bordado sobre arpillera

Fondo Luis Soto Guzmán , MMDH

77. Olla común y pancarta 
Bordado sobre arpillera 

1980-1990 
Fondo Rosemary Baxter, MMDH

78. Cárcel 
Bordado sobre arpillera 

Fondo Gabriela González Videla, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR90 CATÁLOGO 91

79. Huelga en la fabrica 
Bordado sobre arpillera 1982-1990 
Fondo Agrupación MEMCH Los Ángeles, MMDH

79. 

80. 

81. 

80. Lavandería 
Bordado sobre arpillera 

1982-1990 
Fondo Agrupación MEMCH Los Ángeles, MMDH

81. Taller de arpilleras 
Bordado sobre arpillera 

1982-1990 
Fondo Agrupación MEMCH Los Ángeles, MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR92 CATÁLOGO 93

Olla Común en Lo Hermida
Marco Ugarte, julio de 1982 
Fondo Marco Ugarte, MMDH



94 CATÁLOGO 95

Artesanía 
en diálogo

Conversaciones desarrolladas junto 
a personas que se han vinculado a las 
artesanías durante la dictadura civil-militar, 
para profundizar sobre los contenidos de 
la exposición.

Septiembre 2023 - Diciembre 2024

Conversatorio “Libertad hecha a mano”
11 de diciembre de 2023 
Espacio Taller Fundación Artesanías de Chile



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR96 97CATÁLOGO

Ciudadanía y derechos culturales 
S O P O R O P O S :  PAT R I M O N I O  D E  L A S  I N FA N C I A S  E N  C H I L E

Karen Alarcón: La Subsecretaría de Educación Popular 
en conjunto con la Fundación Artesanías de Chile en 
un esfuerzo de trabajo colaborativo, hemos diseñado 
este espacio de cuidado, de escucha y de diálogo para 
convocar a actores claves y muy importantes en el 
desarrollo de la educación popular en nuestro país. Este 
espacio de conversación y también de taller, lleva por 
nombre “Ciudadanía y Derechos Culturales. Soporopos 
patrimonio de las infancias en Chile”. Tiene como 
objetivo promover la reflexión en espacios educativos 
sobre los conceptos de memoria, ciudadanía y 
niñeces, a partir de la puesta en valor del ejercicio de 
los derechos culturales en tanto derechos humanos. 
Es en este contexto que todos nosotros relevamos el 
rol de las prácticas artesanales como un vehículo del 
pensamiento que permite la construcción de puentes 
entre el pasado y el presente dando lugar a la memoria, 
permitiéndonos proyectar posibilidades concretas para 
promover la construcción de patrimonios concebidos y 
con significado por parte de niños y niñas y también de 
sus comunidades. 

Para dar inicio a este espacio, invitamos a Leslye 
Palacios, directora ejecutiva de Fundación Artesanías 
de Chile a dar unas palabras.

Leslye Palacios: Les damos más cordial de las 
bienvenidas a las panelistas que nos van a acompañar 

el día de hoy, a Marcela Andrades, a Pamela Maturana 
y a Karen Alarcón, por colaborar junto a nuestro equipo 
en el diseño de estas nuevas experiencias. 

Este conversatorio se da en el contexto de la 
exposición que ustedes tienen aquí en este espacio, 
conviviendo con nosotros, y que esperamos que 
puedan visitar con calma para conocer el detalle 
de este trabajo que realizamos durante muchos 
meses.  El objetivo de esta muestra es dar cuenta 
del impacto que tuvo la dictadura en las prácticas 
artesanales, pero también es reconocer a las y los 
artesanos que persistieron hasta el día de hoy, pese 
a las circunstancias adversas, y a quienes recurrieron 
a la artesanía como una forma de resistencia, de 
dignificación y transformación social. 

Este es el primero de varios conversatorios que 
estamos organizando en el contexto de esta 
exposición. Si bien se han realizado talleres, hoy día 
estamos dando inicio también a estas instancias de 
diálogo relacionadas con la exhibición y que nos 
permitan reflexionar en torno a los contenidos, porque 
para nosotros el primordial que este espacio sea un 
espacio que invite a la reflexión, con los distintos 
actores para aprender de estas vivencias y proyectar 
aprendizajes en nuestras prácticas actuales.

Marcela Andrades, educadora de párvulos, artesana por la memoria y los ddhh.

Pamela Maturana, profesional Subsecretaría de Educación Parvularia 

Presenta: Karen Alarcón, pofesional, Subsecretaría de Educación Parvularia

27 de noviembre de 2023 

Taller de Soporopos por Marcela Andrades | Espacio Taller Fundación Artesanías de Chile, 2023.

Seminario “Ciudadanía y Derechos Culturales” | Espacio Taller Fundación Artesanías de Chile, 2023.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR98 CATÁLOGO 9999CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR98

El abrirnos a trabajar esta temática nos permitió también 
conocer y reconocer prácticas artesanales con las 
que previamente no estábamos trabajando, como 
las de Soporopos que estaban en muchos recuerdos 
nuestros, pero que no necesariamente las teníamos 
en nuestra memoria tan conscientes ni conocíamos a 
quiénes las estaban desarrollando hasta el día de hoy. 

Con la Subsecretaría compartimos ejes comunes, 
en particular muy relacionados con el tema de la 
democratización y la descentralización, que son ejes 
de esta gestión que estamos trabajando desde el año 
pasado hasta 2026, y esperamos que también se sigan 
manteniendo en el futuro. 

Quiero hacerles la invitación a que piensen en 
artesanas y artesanos como figuras claves para las 
comunidades educativas. Creo que hay que considerar 
que dentro de las comunidades y las familias están 
presentes artesanas y artesanos que desarrollan 
estas prácticas durante mucho tiempo. En ellas y ellos 
podemos descubrir la riqueza de los oficios y los 
valores de quienes se dedican a la artesanía, como 
la persistencia, el talento, el respeto por el medio 
ambiente y la naturaleza, entre otros. Así que quisiera 
invitarles a ser parte de la promoción de las prácticas 
artesanales, de los cultores y los creadores que están 
presentes en sus comunidades, invitarlos a transmitirles 
sus conocimientos a las niñeces cercanas a cada uno 
de sus espacios educativos.

Karen Alarcón: Muchas gracias Leslye. Antes de 
iniciar, quiero dar un afectuoso saludo y agradecer su 
presencia, a Daniela Triviño, vicepresidenta ejecutiva 
de JUNJI, por su presencia. También voy a aprovechar 
para dar un saludo a la subsecretaria de Educación 
Parvularia, Claudia Lagos, quien además tiene unas 
palabras para darnos. 

Claudia Lagos: Hola a todos y todas. Quería 
compartirles la reflexión que hemos estado haciendo 
desde la subsecretaría respecto de estos espacios, 
estos legados culturales que son tan importantes y 

cómo aportan al quehacer de nuestro nivel educativo.
Existe una premisa fundamental: los niños y niñas no 
son hipótesis de adultos, no son algo que va a ocurrir 
en el futuro y que vamos a comprobar cómo salió. Hay 
una construcción social, hay una perspectiva donde 
hay responsabilidades de todos los actores sociales en 
términos de lo que queremos heredar, lo que queremos 
modelar, lo que queremos recuperar de la sabiduría de 
los niños y niñas y, también, lo que queremos preservar 
culturalmente. Entonces, es desde que los niños nacen 
que se insertan a la cultura, y quienes estamos acá 
propiciamos esa inserción. Vamos de alguna manera 
modelando distintas formas de vivir. Formas de vivir que 
se construyen en el presente, se proyectan en el futuro 
pero, sobre todo, formas de vivir que tienen que ver con 
lo que somos capaces de recuperar y de reconocer en 
nuestras tradiciones.

Entonces, estos espacios, estas instancias de 
preservación de nuestra cultura son tremendamente 
relevantes. Son a partir de los cuales los niños y niñas 
se construyen como ciudadanos. Son espacios 
y son tradiciones que les enseñan y les permiten 
comunicarse con otros, relacionarse, aprender a ser 
empáticos y, sobre todo, a contribuir a la construcción 
de este mundo y esta sociedad. Por eso que estos 
espacios son importantes, son necesarios, son 
transformadores y son también una apuesta, como les 
decía, en esa construcción ciudadana que queremos, 
en esa hipótesis que queremos que no se plantee 
como hipótesis sino como una certeza respecto de qué 
queremos que nuestros niños y niñas puedan legar y 
puedan proyectar en el tiempo a lo largo de su vida. 

Y es por eso que siempre es importante recordar que la 
educación parvularia se funda en el reconocimiento de 
niños y niñas como sujetos de derecho, resguardando 
su ejercicio y protegiendo su participación activa 
en todos los espacios sociales como reflejo directo 
de sus derechos. Chile, por eso y por muchas otras 
razones, se encuentra adscrito tanto a la Declaración 
Internacional de Derechos Humanos como a la 
Declaración Internacional de Derechos del Niño y la 

Niña, lo que se traduce en obligaciones por parte del 
Estado para promoverlos y resguardarlos. El cuidado 
por los derechos humanos se aprende desde la primera 
infancia a través del conocimiento, del ejercicio y la 
apreciación de los valores democráticos que en las 
relaciones cotidianas en los espacios educativos se 
refleja en el intercambio de opiniones, la resolución 
pacífica de conflictos y la colaboración: vivencias que 
potencian el desarrollo de la empatía, la valoración de 
las diversidades y la toma de decisiones. Esto tiene 
un impacto duradero en la construcción social que se 
realiza en el convivir, la forma en que se enfrentan los 
conflictos o los desacuerdos, generando una actitud 
frente a la relación social sustentada en el respeto y 
el diálogo. 

Los derechos culturales, por otra parte, se sustentan 
en el reconocimiento de la diversidad cultural del 
país que se refleja en los contextos en los que niños 
y niñas se conciben, nacen y se desarrollan y en 
cómo estas características familiares, culturales y 
de identidad influyen en quiénes son y en cómo se 
sienten. Reconocen la ciudadanía de los niños desde su 
potencia creativa, participativa y decisoria en distintos 
aspectos y entornos del desarrollo: crear historias, 
participar en juegos y dinámicas culturales, decidir qué 
jugar y demás momentos importantes en esta etapa 
vital. Estos últimos representan y perpetúan la identidad 
de los pueblos. Visibilizarlos y recordarlos es tarea de 
todos los sistemas que resguardan las infancias.

Las historias de los soporopos son un gran ejemplo de 
lo que implica el resguardo de los derechos humanos, 
los derechos culturales, la memoria y la identidad. 
Esperamos que esta invitación conjunta a conocerlos 
y profundizar en sus sentidos sea una experiencia a ser 
compartida en sus unidades educativas. 

Karen Alarcón: Muchas gracias. Para nosotros es 
muy importante realizar una conceptualización en 
torno a los conceptos que vamos a trabajar en el día 
de hoy, que son cultura, patrimonio y ciudadanía. Por 
ello, antes de dar paso a las presentaciones del día 

de hoy, es importante entender que la cultura abraza 
todo aquello que las personas añaden a la naturaleza, 
transformándola y produciendo bienes materiales que 
podrían responder a procesos tan personales como 
también colectivos. 

La UNESCO, al respecto, define la cultura como el 
conjunto de rasgos distintivos, espirituales y materiales, 
intelectuales y afectivos, que caracterizan tanto a 
grupos sociales como a las sociedades. Respecto de 
patrimonios culturales, la UNESCO también los define 
como conjuntos de bienes tangibles e intangibles 
que son considerados de interés relevante para la 
permanencia de la identidad y la cultura de los pueblos.

En Chile, la Ley 21.054, que crea y define los 
alcances del Ministerio de las Culturas, las Artes y los 
Patrimonios, contempla el principio de democracia y 
participación cultural, que reconoce que las personas y 
comunidades son creadoras de contenidos, prácticas 
y obras con representación simbólica, con derecho a 
participar activamente en el desarrollo cultural de un 
país. De esta manera, la identidad en los pueblos, en 
su construcción colectiva, requiere de una conciencia 
histórica y procesos de valoración colectiva que se 
fortalecen a través de la educación, y es por lo que hoy 
estamos aquí. Para que, desde la educación popular, 
tengamos la oportunidad de reconocer y valorar el 
contenido y obra de un tiempo pasado que buscó, a 
través de la artesanía, inmortalizar un tiempo vivido, 
triste y lamentable, pero vivido a lo largo y ancho del 
país y del cual estamos llamados a aprender y, por 
ende, a no olvidar.

Para darle continuidad a este espacio de conversatorio, 
vamos a tener dos ponencias. Una a cargo de Pamela 
Maturana Miranda, Educadora de párvulos, Magíster 
en Educación Infantil,  profesional del Departamento de 
Educación Integral de la División de Políticas Educativas 
de la Subsecretaría de Educación Parvularia. Ella, en 
primer lugar, nos hablará sobre patrimonio, derechos 
culturales e identidad. En segunda instancia, vamos a 
contar con la ponencia y el taller de Marcela Andrades, 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR100 CATÁLOGO 101101CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR100

educadora de párvulos que trabaja en JUNJI y tiene 
una especialización en psicopedagogía. Además, es 
docente universitaria de la Universidad de Magallanes, 
y actualmente es directora del Jardín Infantil Los 
Cisnes de Puerto Natales. Es Magíster en Gestión 
y Dirección Educacional, curadora y artesana de 
soporopos como patrimonio histórico de las mujeres 
y las infancias en Chile. Su actividad se encuentra 
registrada en el Catastro Nacional de las Prácticas 
Educativas de Patrimonio Cultural y ha sido nominada 
a Tesoros Humanos Vivos por su trabajo en derechos 
humanos. Ella será quien guíe la última parte de este 
conversatorio y quien dará continuidad al desarrollo 
del taller en cual ustedes podrán participar. Las invito a 
ambas a formar parte de esta mesa.

Pamela Maturana: Buenas tardes. Es una instancia 
de encuentro muy bonita. Para nosotros como 
subsecretaría, es sumamente importante haber podido 
trabajar en conjunto este tema. Creo que es más 
significativo aún que esté con Marcela aquí. Yo creo 
que no es al azar que sea directora de un jardín infantil 
de JUNJI, con toda la historia que tiene JUNJI en la 
educación parvularia en Chile.

¿Por qué creemos que hoy día la cultura es parte de 
los derechos humanos y por qué se habla de derechos 
culturales? Podríamos hablar mucho rato sobre qué 
es cultura, qué significa la cultura, cómo se expresa la 
cultura. Básicamente, la cultura es el ejercicio cotidiano 
de todo ser humano, de sus creencias, de sus vivencias, 
del compartir, de las interacciones, de sus expresiones.

Hoy día lo que nos convoca más importante es 
ver de qué manera el ejercicio de la cultura, sobre 
todo a través de la expresión artística, genera y va 
desarrollando lazos, va desarrollando una identidad 
que se va asentando en la memoria. Cuando hablamos 
de cultura, no sólo estamos hablando de una cultura 
que podemos sacar desde la mirada de los derechos 
humanos, sino también, entenderla desde el ejercicio 
de la expresión: desde el momento en que yo 
comienzo a expresar mi forma de entender el mundo 

y de vincularme con otros, estoy haciendo también 
el ejercicio de ir construyendo mi identidad. Y esa 
identidad no tiene que ver sólo con una identidad 
individual, sino que tiene que ver también con una 
identidad colectiva.

Finalmente, la cultura es colectiva, es en comunidad. 
No podemos mirar la cultura sólo como el ejercicio de 
un determinado pueblo o de una determinada persona 
en algún momento en que se expresa a través de 
una artesanía, sino que tiene que ver con una mirada 
colectiva que va desarrollando esta identidad en la que 
todos juntos estamos viviendo ciertos procesos. 

La expresión artística, y sobre todo esa que tiene que 
ver con lo manual, es sumamente importante para 
poder ir afianzando este sentido de pertenencia, 
de identidad. 

Los derechos culturales están consagrados en la 
Declaración de los Derechos Humanos y se sustentan 
bajo este principio de universalidad. Ellos se garantizan 
en distintas dimensiones. Se garantizan en las 
dimensiones civiles, políticas, sociales y económicas. 
Yo diría que lo que hoy nos convoca son las garantías 
culturales. No podemos garantizar derechos humanos 
o no podemos garantizar el ejercicio de la ciudadanía, 
la participación, si no cautelamos justamente lo más 
importante que tiene todo ser humano, que tiene que 
ver con su cultura. Y la cultura, como ya vimos, es 
expresión. Por lo tanto, cuando hablamos del ejercicio 
en derechos, cuando hablamos del ejercicio de la 
ciudadanía, cuando hablamos de participación, cuando 
hablamos de expresión, estamos hablando justamente 
de esto, de cultura. Estamos resguardando el ejercicio 
de los derechos humanos. 

Ahora bien, ¿cómo hago yo la bajada de los derechos 
culturales a la educación parvularia? Es muy abstracto. 
Cuando nos dicen: tenemos que hacer que los niños y 
las niñas participen, que sean proyectos de derecho. 
¿Cómo? ¿Cuáles son esos pequeños tips que me van 
a permitir a mí vincularlo con las bases curriculares o 

con el marco para la buena enseñanza, con el material o 
diferentes recursos que yo tengo dentro de mi espacio? 
Tiene que ver con la cultura en su amplia dimensión, 
tiene que ver con el acceso, con cómo yo genero 
este acceso y abro espacios para que aparezcan las 
diversas expresiones.

Hoy día vamos a ver los soporopos que están 
vinculados a lo artístico, a lo manual, pero que tienen 
una identidad que está muy relacionada a lo colectivo. 
No podemos perder esa mirada de lo colectivo:  los 
derechos culturales tienen un enfoque que es colectivo. 
Y eso ya nos empieza a dar luces sobre de qué manera 
nosotros podemos abordarlo dentro del aula. Las 
expresiones no tienen por qué ser individuales, no 
tenemos que tener a todos los niños haciendo lo mismo 
y al mismo tiempo. Ese no es el camino. Tenemos otras 
formas de hacerlo con esta mirada de lo colectivo.

Existen áreas concretas de acción de los derechos 
culturales dentro de los espacios educativos. Son 
áreas enmarcadas en la agenda sostenible 2030, 
desde la que se plantea que los ejes en donde nosotros 
deberíamos estar abordando la cultura como un 
derecho son: Educación y aprendizaje; Creatividad; y 
Participación.

Educación y aprendizajes en contextos educativos 
que sean, entre comillas, clásicos y alternativos, 
tradicionales y no tradicionales. Hoy día la expresión 
de la cultura en espacios educativos no tiene que ver 
sólo con estar dentro de una sala, con estar dentro 
del jardín infantil o dentro de una escuela o dentro de 
cualquier espacio que sea formal, sino que hoy día el 
aprendizaje, la educación está vinculada a los distintos 
espacios que se pueden ofrecer para que los niños y 
las niñas puedan aprender a través de experiencias 
que sean creativas. Y esta creatividad no tiene que 
ver con pensar ¿qué es lo más distinto que yo puedo 
hacer?, sino que tiene que ver con una expresión de la 
creatividad propia de quienes van a ejercer esto, que 
son los niños y las niñas. Y ahí la toma de decisiones 
y la participación toman un rol sumamente relevante, 

porque hoy hemos visto, y muchas investigaciones lo 
dicen, que la mayoría de las expresiones que tienen, 
entre comillas, mayores niveles de creatividad o que 
son más significativas, son aquellas en donde los 
niños y las niñas pudieron tomar decisiones desde 
el principio: en el diseño, en la propuesta, en cómo 
implementarla, en cómo abordarla, en la evaluación, 
que son elementos que muchas veces se nos olvidan. 
Entonces, este acceso a la cultura, esta expresión de 
la cultura va a ser creativa en la medida en que se le dé 
el rol a las niñas y a los niños. Tiene que ver con una 
participación vinculada a la toma de decisiones.

Y bueno, tenemos conceptos clave relacionados con 
la identidad social, con la memoria y con el patrimonio. 
Porque la cultura es eso: la cultura es patrimonio, es 
la historia. La cultura es la historia que tenemos cada 
uno y cada una de nosotras en distintos contextos y 
en distintos momentos de nuestra vida. Esa historia la 
vamos construyendo junto a otras personas. En este 
caso, los niños y las niñas. Pero esos niños y esas niñas 
también construyen su historia con adultos, como 
es el caso de Marcela y como es el caso de lo que 
significaron los Soporopos. 

Lo que más queremos transmitir hoy día es que para 
poder preservar la memoria, poder preservar un 
patrimonio, eso también tiene que estar vinculado a 
la construcción de la identidad y a la identificación 
que yo tengo con esa historia y ese patrimonio. Si yo 
no la conozco, es muy difícil que yo pueda generar 
finalmente ese vínculo, ese factor identitario. No puedo. 
Tengo que tener la posibilidad de conocerla, tengo que 
tener la posibilidad de poder ejercer, tengo que tener la 
posibilidad de poder expresarme, porque justamente 
es así como yo voy traspasando mi cultura, voy 
conociendo mi cultura y, finalmente, voy generando mi 
cultura. La memoria, la identidad, el preservar la historia 
tiene que ver justamente con conocer y con acceder. 
Por eso es un derecho. En la medida en que yo accedo, 
puedo conocer, me puedo identificar y puedo generar 
esta mirada conjunta.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR102 CATÁLOGO 103103CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR102

¿Por qué hablamos de memoria colectiva? Porque no 
podemos generar instancias para preservar ciertas 
prácticas que Marcela va a abordar, que tienen que 
ver con educar para la paz, si no es desde la memoria 
colectiva. Cuando estamos abordando cultura, 
estamos hablando de una mirada colectiva, pero que 
esté pensada desde el ejercicio y en el respeto de los 
derechos. Que esté pensada desde la participación 
activa y equitativa de todas y todos los que son actores, 
en este caso de comunidades educativas. 

En nuestros referentes de educación parvularia, 
tenemos el ámbito de desarrollo personal y social; 
el enfoque de derechos; el enfoque de género; un 
marco para la buena enseñanza con las y los niños; y 
un marco para la buena dirección y liderazgo. Hoy día, 
más que hacernos la pregunta sobre qué nos dicen 
nuestros referentes, debemos cuestionarnos cuáles 
son los desafíos, los que tienen que ver con el ejercicio 
democrático: el ejercicio de la ciudadanía desde 
la mirada de la participación, desde el acceso a la 
información y desde la libre expresión. 

En la medida que yo promuevo la participación, en 
la medida que yo doy espacio para el ejercicio de 
la libre expresión, voy efectivamente construyendo 
este pensamiento ciudadano y político. No hay otra 
forma. Hoy día la participación es la forma si queremos 
avanzar en este resguardo de derechos y, sobre todo, 
de derechos culturales. 

Marcela Andrades: Yo les voy a contar la historia de 
los Soporopos: qué son, cómo son, de dónde vienen, 
por qué el nombre. Los Soporopos son rescatados 
como patrimonio de la infancia en Chile. Para mí, 
fueron mis juguetes. Como decían en la presentación, 
el patrimonio de la infancia, soporopos, también está 
reconocido dentro de Educación Patrimonial en Chile. 
Una educación que se hace bien poco, la verdad. 
Nosotros tenemos que empezar a hacer más educación 
de patrimonio. Hay muchas cosas que pasan y que de 
repente no tenemos el ojo ahí, no nos damos cuenta 
y están al ladito de nosotros, en nuestros abuelos o 

las historias que nos puedan contar las personas de 
nuestras propias comunidades.

Hacer educación patrimonial, resguardar los soporopos 
y hacer este ejercicio que estoy haciendo hoy día, 
no es porque sí. Tenemos un mandato. Tenemos que 
buscar en nuestra propia historia de Chile lo que no se 
conoce, lo que a veces está ahí callado por 50 años, 
como el caso de los soporopos, que no teníamos idea y 
que son sumamente valiosos. Ustedes también pueden 
descubrir en sus propias comunidades un montón de 
joyas que están ahí escondidas. Entonces, el Ministerio 
de Educación, en este caso, nos mandata a tener que 
hacer educación patrimonial y de la memoria histórica 
de Chile.

Por otro lado, tenemos los ejes de la Política de 
Reactivación Educativa Integral, que claramente 
también nos están mandatando trabajar en 
“Convivencia, bienestar y salud mental” —¿qué mejor 
para la salud mental que rescatar lo que cada uno de 
nosotros somos?—; en el “Fortalecimiento y activación 
de los aprendizajes,”; y en la “Continuidad de las 
trayectorias educativas”. Estos tres ejes tienen que ver, 
claramente, con lo que hoy les quiero presentar.

Tenemos que buscar la manera de cumplir estos 
mandatos. A veces es muy difícil, un poco abstracto, 
¿verdad?, pero sí hay manera. Estoy segura que 
ustedes pueden encontrar alguna. En consecuencia, 
después que nosotros vemos y revisamos algunos 
documentos, claramente nuestra tarea y siempre 
ha sido educar para la paz, para poder resolver los 
conflictos de la mejor manera y para poder educar a 
niños y niñas en actividades más reflexivas. ¿Qué es 
educar para la paz? Adaptabilidad y flexibilidad del 
sistema. Nosotros no podemos ser tan rígidos cuando 
tenemos que adaptarnos a algunas características 
especiales de las familias, por ejemplo. Participación, 
visión sistémica, diálogo político-social, y articulación 
intersectorial: eso es lo que hace muy bien a la 
educación en general en Chile. 

Tengo algunos objetivos para este taller en particular, 
que tiene que ver con ser un lugar de encuentro y 
reflexión. Por eso les digo, acérquense. Conversemos 
y ustedes van a ver que, haciendo soporopos, 
también van a salir cosas, van a darse cuenta que 
tiene un componente terapéutico: construir desde los 
sentidos, la elaboración y el aprendizaje respecto de 
la importancia de recuperar y conservar el patrimonio 
cultural, y edificar los valores culturales propios de 
la infancia chilena. Producir mensajes, porque eso 
también vamos a verlo; y visibilizar y testimoniar el 
aporte de las mujeres a la sociedad en esta historia 
poco contada y mantenida en silencio en cincuenta 
años; y por último, rescatar el patrimonio de la infancia 
en Chile. 

Como decía Pamela recién, necesitamos educar para 
la paz. Ya vemos lo que pasa, lo que pasó en Chile, lo 
que está pasando en el mundo. Tenemos que hacerlo. 
No podemos alejarnos de ello, tenemos que educar 
por el respeto y la valoración de los derechos humanos 
y de las libertades fundamentales de la diversidad 
cultural para la paz y la identidad nacional; tenemos que 
capacitar a las personas para conducir su vida en forma 
plena, para convivir y participar en forma responsable, 
tolerante, solidaria y activa en la comunidad. 

Yo quiero inspirarlas a ustedes para que puedan trabajar 
con Soporopos también, siempre y cuando respeten las 
fuentes, respeten la historia. No es hacer un muñequito 
porque sí. No es solamente hacer una figura, una 
muñeca: tiene una historia. En esta foto que les muestro  
aparece una niña que se inspiró en mi historia sobre los 
Soporopos para trabajar con mujeres inmigrantes. 
En su taller pone un video donde yo hablo y las invita 
a hacer soporopos. El taller tiene un elemento muy 
terapéutico porque pueden hablar a través del muñeco 
y decir lo que realmente les pasa, y no siempre son 
historias bonitas.

¿Qué son los Soporopos? Son muñequitos muy 
pequeños, más o menos de 10 cm. Son rellenos de 
algodón. Siempre tienen la carita sonriente, bracitos 

cortos —muchos dicen que es porque tienen los 
brazos atrás. Fueron concebidos en un campo de 
concentración en San Juan de Pirque en, más o menos, 
1974, cuando un grupo de mujeres, entre las cuales 
estaba mi madre, estuvieron prisioneras en un vagón 
de tren primero, en el Regimiento de Puente Alto, en 
San José de Maipo. Estas mujeres fueron llevadas a 
San Juan de Pirque, en un lugar secreto. Nadie sabía, 
ni nosotros como familia, dónde estaba mi mamá. La 
buscábamos, la buscábamos. Y estas mujeres, en un 
anhelo, decían: ojalá nos lleven a Tres Álamos. Porque 
Tres Álamos era el único lugar de prisión política en 
Chile que tenía visitas. Finalmente, estas mujeres 
sí fueron llevadas a Tres Álamos. Allí comenzaron a 
preocuparse por lo que les podrían dar a sus niños si 
iban a verlas. Ahí empieza entonces la historia de 
los Soporopos.

Acá hay fotos de algunas piezas de aproximadamente  
1974 que pueden encontrar en el Museo de la Memoria 
y que también pueden ver en la exposición en la 
que nos encontramos. Sus inicios fueron bastante 
rudimentales. Bonitos, bonitos no eran. Las presas 
políticas empezaron a hacer estos muñecos con sus 
propias ropas y a sacar de los colchones el relleno para 
darle estos muñeuquitos a sus niños y niñas cuando 
las visitaban.

Yo tenía 10 años, y recibí muchos Soporopos. No puedo 
dejar de emocionarme cada vez que hago esta charla. 
Vemos que las características se conservan en el 
tiempo: bracitos cortos, la patita para el lado, unos ojos 
gigantes, que son sus características principales. En el 
tiempo van progresando dentro de su estética. 

Mi mamá era una persona bien chora. Ella era dentista, 
pero también era artista. Ella estudió Bellas Artes, hacía 
acuarela, y les ayudó a hacer unas caritas más bonitas. 
Ella era la que pintaba las caritas de los Soporopos. 
Porque llegó un minuto en que los hacían en serie 
Entonces, una cortaba, la otra rellenaba, la otra les 
ponía los pelos y mi mamá les pintaba la carita. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR104 CATÁLOGO 105105CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR104

Esta es la figura con que definitivamente quedaron los 
Soporopos hasta el día de hoy. Los pueden ver en la 
vitrina más allá, que hay tres que trajeron del Museo 
de la Memoria, con esta carita que tiene sus pestañas, 
sus ojos grandes, muy tiernos, muy bellos, y se ve 
claramente el trazo de mi mamá que era  Eva Alfaro.

¿Y de dónde viene  el nombre? De la sopa de porotos. 
No sé, ustedes son super jóvenes, pero en ese tiempo, 
tal vez sus mamás saben, había una cosa que se 
llamaba “gerigoncio”. ¿Se acuerdan? “Sipi”. Y, bueno, 
de ahí viene el nombre “Soporopo”, de decir “sopa de 
porotos” en gerigoncio.

Un poco de contexto histórico, claramente nosotras 
sabemos que en el 1973 fue el golpe de Estado. Estas 
mujeres, al principio del ‘74 llegaron a San Juan de 
Pirque. En el caso de mi mamá, ella llegó desde el 
Regimiento de Ferrocarriles de Puente Alto. Otras 
mujeres llegaron desde de otros lugares. Finalmente, 
son trasladadas a Tres Álamos a principios de 1975. Ese 
año hubo una visita de la Cruz Roja Internacional. Le 
llegó a mi mamá una máquina de coser, lo que permitió 
hacer más Soporopos. También, durante las visitas de 
la familia podíamos llevar un poco de género —claro, 
no mucho, un poco nomás de ropa vieja que era para 
que ellas pudieran seguir haciendo sus soporopos. En 
1976 se dejaron de hacer soporopos en prisión política 
porque estas mujeres salieron. Unas partieron al exilio, 
otras no sabemos, y otras salieron en libertad.
 
En el año 2000 yo vivía en el extranjero, con esa 
nostalgia que le viene a uno —que mi país, que mi 
marraqueta—, y empecé a contarte a mis amigos algo 
de mi país, y a hacer réplicas de Soporopos. Todo el 
mundo se sorprendió mucho, así que empecé a hacer 
más y más. No he parado en 20 años de contar la 
historia a quien quiera escucharla, y promover esto a 
través de la realización de soporopos y talleres. Es parte 
de la historia de Chile que debería estar en los libros. 
 
¿Qué les cuento de Tres y Cuarto Álamos? Es un lugar 
que está en la comuna de San Joaquín, en la calle 

que se llama Canadá, que está detrás de la cárcel 
de mujeres.  Para mi gusto sigue siendo un lugar de 
represión. Ojalá este lugar se transforme en un parque o 
en alguna otra cosa en el futuro. 

Se estima que por Tres y Cuatro Álamos pasaron 
alrededor de 6.000 presos políticos porque era un lugar 
de tránsito. Tres y Cuatro Álamos estaban divididos por 
un alambre de púas prácticamente, era un barracón 
en frente del otro. Tres Álamos era custodiado por 
Carabineros de Chile, de libre plática y con visitas 
dominicales. Cuatro Álamos, mayoritariamente 
hombres, custodiados por la DINA, sin ningún derecho 
a nada, más bien de carácter clandestino. En Tres y 
Cuatro Álamos también se practicaban torturas. La 
agrupación de presos políticos de estos recintos se 
está movilizando para que Tres y Cuatro Álamos se 
conviertan en un Parque para la Paz, como lo es Villa 
Grimaldi. En 2012 fueron reconocidos como sitio 
monumental histórico.

El Soporopo que ven en la imagen, es el Soporopo 
original. Me lo hizo mi mamá. Es el único Soporopo que 
me quedé porque, entre tanto cambio de casa y tantas 
cosas que pasan en la vida, se terminaron perdiendo 
y se quedó este. Y con muy buena voluntad con mi 
hermano fuimos a dejarlo al Museo de la Memoria, pero 
ese hombre lloró todo el camino. Así que le dije, ya, 
llévatelo tú. Cada vez que hablo por teléfono con él le 
pido que me lo muestre para asegurarme que está bien.

Y aquí viene algo interesante: el Soporopo guardaba 
un secreto. Adentro iban mensajes. Estas mujeres eran 
tan inteligentes que encontraron la forma de sacar la 
verdad de lo que estaba pasando. Al final les voy a 
mostrar un video que se hace para la prensa extranjera 
donde muestran que Tres Álamos era lo máximo: y 
ellas dicen, no, aquí no es así, ¿cómo sacamos esta 
información? Entonces, adentro del Soporopo, en las 
propias ropas que cortaban escribían los mapas, los 
oficiales a cargo, los nombres de los detenidos y, más 
importante aún, los bebés que nacían adentro que, 
misteriosamente, se iban al control y no volvían.

Entonces, ellas ingeniaron esa manera. Y esos 
Soporopos iban a la Vicaría de la Solidaridad. Por 
eso no hay muchos soporopos en el día de hoy, 
porque eran abiertos para sacar la información que 
estaba adentro. Esa información iba a la Comisión de 
Derechos Humanos de la OEA para poder hacer un 
poco de justicia en Chile. Entonces, ellos también eran 
un barretín, donde se sacaba información. El otro día 
vino al taller un niño de Colombia y me contaba que, 
por ejemplo, los prófugos de la esclavitud también 
ocupaban los barretines para llegar a los palenques: 
en las trenzas, en esas trencitas bien apretaditas, ahí 
escondían los mapas. Entonces hay muchas formas de 
pasar información, que son tan desconocidas y que 
deberíamos investigar. Pedro Mujica, ex presidente 
de Uruguay, contaba que sacaba información en las 
mangas de la camisa. 

Existían tres tipos de Soporopos: unos hechos para 
los niños y niñas,  de los cuales yo tenía un montón, 
todos con un nombre en orden alfabético (yo tenía a 
Alejandro, Fernando, Carlos, y así sucesivamente); 
otros Soporopos que iban para la Vicaría y se 
entregaban a las familias; y otros que eran para alguien 
en particular: si mi mamá quería regalarle a su propio 
custodio, un carabinero, hacía uno verde, por ejemplo.

Aquí hay algunos de los que yo empecé a hacer. Este, 
claramente, es mi hijo Tomás. Y acá hay otros que 
también se puede ver que tienen características. Y eso 
les voy a invitar a hacer también. Por ejemplo, no sé si 
pueden reconocer a alguien o algo por ahí, pero allá 
arriba hay un borrachito, una niñita, una monja, esta 
es la presidenta Bachelet —se lo mandé a ella—,  un 
encapuchado con su fósforo, etc. 

Bueno, ¿qué era el Soporopo entonces? Era la 
esperanza de que la justicia iba a venir algún día. Se ha 

tardado, se ha tardado. Ella se llama Ana González, se 
han llevado a cinco personas de su familia. Hay algunos 
Soporopos que yo he hecho para familias de detenidos 
desaparecidos. En esos casos sus caritas cambian, la 
boca está derecha o al revés y tienen una lágrima. Los 
hago solamente si la familia me lo pide, porque van con 
el retrato de las personas desaparecidas.  En este caso, 
la niña de la foto es Reinalda Pereira. Ella era tecnóloga 
médica, seis meses de embarazo, se la llevaron del 
Sótero del Río, nunca más se supo de ella ni de su bebé. 

Yo espero que ustedes también me ayuden a que esta 
voz se expanda y contar esta historia como es. Hay 
algunos libros que estoy consultando de artesanías 
y de dictadura. Se hizo una obra de teatro también 
donde se muestra a una niñita en la caseta recibiendo 
Soporopo de su mamá. Y aquí estoy trabajando con los 
niños  y niñas, con las doctoras, con los técnicos, en el 
jardín, invintando a que cada una haga su Soporopo, y 
contando la historia a quien quiera escucharla.

Este es un mural que está en la Biblioteca de 
Independencia. En él se rescata la infancia. Aparezco 
yo jugando con un Soporopo porque eran mis únicos 
juguetes. Yo lo quiero muchísimo. Por eso me emociono 
también. 

Y bueno, aquí hay otras maneras que yo también quiero 
mostrarles sobre cómo usar la imagen del Soporopo. 
Este Soporopo es un poco más grande, como una 
almohada, que se puede ir llenando con olores, y queda 
como un objeto de apego para ir a dormir o como 
quieran usarlo. 

Y estas fotos muestran lo que ha pasado aquí estos 
días, muchos niños, niñas, mujeres, contentos en el 
taller. La magia que sucede cuando creas algo y lo ves 
ahí, y dices: mi Soporopo, lo hice yo. Es muy bonito.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR106 107CATÁLOGO

Libertad hecha a mano
A R T E S A N Í A  Y  D I G N I D A D  E N  P R I S I Ó N  P O L Í T I C A

Lucrecia Conget: Buenos días a todas y todos. 
Queremos agradecerles el estar hoy con nosotros 
en este encuentro que hemos titulado “Libertad 
hecha a mano. Artesanía y dignidad en prisión 
política”, y que cobra especial sentido en el marco 
del Día Internacional de los Derechos Humanos que 
conmemoramos el día de ayer. A través del diálogo 
con quienes vivieron la prisión política y se han 
dedicado a trabajar para reivindicar las expresiones 
culturales como herramientas de memoria y resiliencia 
comunitaria, se reflexionará aquí sobre cuáles han sido 
los roles de la artesanía en la dictadura y en el presente.  
Agradecemos principalmente a quienes integran este 
encuentro y que amablemente han aceptado participar:

María Alicia Salinas, profesora y artesana. Proviene 
de una familia militante y popular. Desde siempre se 
dedicó a bordar, sobre todo en épocas de cesantía 
como medio de subsistencia. Estuvo presa durante 
el gobierno de Salvador Allende y, posteriormente, 
durante la dictadura civil-militar en Tres y Cuatro 
Álamos y en Villa Grimaldi. Allí se organizó junto a otras 
prisioneras para realizar una cadena de producción 
de blusas bordadas que les permitió obtener recursos 
económicos. Hoy continúa realizando bordados 
como medio para relevar la memoria y defender los 
derechos humanos. Pertenece a la Asociación mutual 
de ex presos políticos del MIR y la resistencia, y al 
Movimiento de trabajadores Clotario Blest.

Ruth Vuskovic, estudió Diseño Textil en la Universidad 
de Chile. Trabajó en el Programa Nacional de Artesanías 
del gobierno de Salvador Allende como muchos de su 
generación. Fue prisionera política y exiliada en México 
donde estudió Antropología Social. Regresó a Chile 
en 1989 y ha trabajado en docencia, investigaciones 
relacionadas con arte, artesanía, textiles etnográficos, 
memoria y DDHH. Es autora de “Memoria de género, 
géneros de la memoria (huipiles traídos a Chile por 
exiliados de México)”  y,  junto a S. Ríos M., el libro 
“Libres en prisión: la otra artesanía. Artefactos creados 
en dictadura / Chile: 1973-1990 (ALeP)”. Creadora de 
los Delantales de la Dignidad, expuestos  en el Camarín 
de Mujeres del Estadio Nacional Memoria Nacional 
marzo-julio 2023. Es parte de las Colectivas: Bordando 
Dignidad y Jaraneras del Son Jarocho en Chile.  

Jorge Montealegre, poeta, ensayista, periodista 
y guionista. Licenciado en Comunicación Social, 
Doctor en Estudios Americanos y Académico del 
Departamento de Historia y Escuela de Periodismo 
de la Universidad de Santiago de Chile. Comenzó a 
escribir tras ser detenido en 1973, primero en el Estadio 
Nacional y, más tarde, en el campo de prisioneros 
de Chacabuco. Sus ámbitos de investigación son 
los estudios culturales, especialmente referidos al 
imaginario, la memoria y el humor gráfico. Ha escrito 
libros en torno a las manifestaciones culturales y 
la resiliencia comunitaria en prisión política como 

María Alicia Salinas, profesora y artesana

Ruth Vuscovic, diseñadora textil e investigadora

Jorge Montealegre, poeta, ensayista, periodista y guionista

Modera: Lucrecia Conget, Subdirectora de Culturas Fundación Artesanías de Chile

11 de diciembre de 2023

Conversatorio “Libertad hecha a mano”
11 de diciembre de 2023 
Espacio Taller Fundación Artesanías de Chile



109CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR108

“Frazadas del Estadio Nacional”, “Memorias eclipsadas: 
duelo y resiliencia comunitaria en la prisión política” y 
“Derecho a fuga: una extraña felicidad compartida”.

Muchas gracias a los tres por compartir con nosotros 
hoy en este conversatorio. Para empezar quisiera 
preguntarle a cada uno, desde sus experiencias 
personales, ¿cómo se han encontrado con las 
manifestaciones artísticas y prácticas artesanales en la 
prisión política? ¿Produjeron ustedes artesanías u otros 
artefactos durante su tiempo en prisión?

Jorge Montealegre: Recuerdo que yo tuve la 
experiencia de intentar hacer una pieza de artesanía en 
el Campamento de Prisioneros de Chacabuco, cuando 
un compañero me enseñó a tallar. Con un trozo de 
madera intenté hacer un Cristo con una alambrada… 
ese era el concepto. Ahora, para hacer la alambrada, 
había que hacer huecos. Había que hacer la alambrada 
hueca. Entonces, cada vez que yo trataba de hacer la 
alambrada, se me quebraban los pedazos de madera. 
Por lo tanto, muy luego abandoné el proyecto de ser 
tallador y me dediqué a escribir, en lo que era mejor. Ese 
tallado que quedó inconcluso era un Cristo inconcluso 
roto, porque se rompió, y yo lo tiré a la basura. Y 
después, muchos años después, como 50 años 
después, he pensado que yo debí guardarlo: que un 
Cristo roto, con la alambrada rota, inconcluso, tenía a lo 
mejor mucho más significado que un tallado precioso. 
Guardando todas las proporciones, me acordé de los 
inconclusos de Miguel Ángel.

Pero bueno, yo no era Miguel Ángel y, afortunadamente, 
no seguí en la senda artística de ese tipo. Pero sí —
haciendo mi trabajo de estudio sobre la resiliencia 
comunitaria en la prisión política—, sin duda que uno 
en prisión se encontró con los desafíos de creatividad 
que todas las personas tenían. La creatividad como 
una forma de resistencia. Y ahí aparece la artesanía, la 
poesía, la canción y otras expresiones. 

Quisiera decir algo que yo creo que es bueno tenerlo 
presente porque nos enmarca, por lo menos a mí 

me enmarca en mi mirada, que tiene que ver con las 
situaciones extremas. Es decir, antes de que Víctor 
Jara fuera torturado primero salvajemente y recibiera 
40 balazos después y lo asesinaran, minutos antes de 
que se lo llevaran a su momento final, a su asesinato, 
él escribió un poema. Por otro lado, Jorge Peña Hen, 
director y creador de orquestas infantiles y juveniles, 
antes de ser ejecutado por la Caravana de la Muerte 
escribió música con un palito de fósforo quemado. 
Entonces, esas dos dimensiones yo creo que siempre 
debemos tenerlas presentes porque nosotros vivimos 
interiormente con esas dos dimensiones: la mirada 
y la memoria del horror, pero también la mirada de 
la esperanza y de la sobrevivencia. Y este acto, esta 
reunión que tenemos hoy día acá se ubica claramente, 
sin olvidar el horror que todos y todas vivimos a raíz 
del golpe, se ubica en la mirada de la sobrevivencia, 
de cómo se construyeron vínculos con las personas 
de adentro y de afuera gracias a la artesanía. Esas dos 
miradas, la del horror y la de la esperanza, yo creo que 
están trenzadas en el alma nuestra.

Hay una palabra que a mí me gusta mucho por su doble 
significado, su doble connotación y que tiene mucho 
que ver con la resiliencia comunitaria, que es decir que 
todo esto pasó en una situación de duelo y el duelo 
significa dos cosas: significa dolor —cuando se nos 
muere o pierde alguien estamos de duelo, el duelo 
del dolor— pero el duelo también es enfrentamiento. 
También es enfrentamiento el duelo de los cowboys, se 
baten a duelo.

Entonces, el duelo es dolor y enfrentamiento y nosotros 
estábamos en una situación de duelo. Es en esa 
situación de duelo que se hizo artesanía.

Lucrecia Conget:  Gracias Jorge, muy interesante 
cómo, en lo que planteas en relación a tus experiencias, 
salen varios temas que nos pueden servir para 
seguir profundizando en torno a la artesanía. Temas 
que también menciona Ruth en su libro de “Libres 
en prisión”. Por un lado, los símbolos que se hacen 
presentes en las artesanías realizadas en prisión: tú 

hablabas del Cristo. Me acordé de Orlando Valdés, alias 
“el Caliche”, quien talló un hombre siendo torturado en 
un árbol en el Campo de Prisioneros de Chacabuco 
y dijo a los gendarmes que era un Cristo crucificado. 
Y bueno, también en las artesanías de prisión política 
surgen varios otros símbolos que Ruth destaca en 
su libro. Además, en tu relato aparece  el tema de la 
solidaridad que se daba entre los mismos prisioneros: 
el hecho de que se enseñaban entre ustedes las 
distintas técnicas. Y por último, el contraste entre el 
horror y la esperanza que Ruth lo aborda en el título de 
su investigación al referir a la prisión y la libertad. Ruth, 
¿qué podrías plantearnos en relación a estos temas? 
¿Cómo tú desde tu experiencia en prisión política 
viviste ese vínculo con la creatividad y la artesanía? 

Ruth Vuskovic: Primero que nada, quiero agradecer 
a esta institución. Yo trabajé en artesanías antes del 
golpe. Saludo desde el más profundo sentimiento que 
esta institución por fin pueda conectarse de corazón a 
corazón con aquellos dolores tremendos que vivimos, 
y con esa riqueza maravillosa que la tenemos aquí 
alrededor nuestro. Yo participé en el Plan Nacional de 
las Artesanías en el gobierno de la Unidad Popular, y 
de ese Plan formaron parte diferentes instituciones 
(CORFO, CECOTEC, INDAP) que tenían que ver con el 
campo, la producción artesanal o campesina.

Las palabras de Jorge son sinónimo de una “extraña 
felicidad”, que son palabras que el mismo Jorge tomó 
de Oscar Castro, ¿verdad?, del actor que en su obra 
de teatro expresó esto que sentíamos en prisión: libres 
en prisión, la extraña felicidad. Esta cosa contradictoria 
pero llena de vida al fin de cuentas, porque esa es 
la verdad de la vida. Los dos opuestos que están 
siempre ahí en contraposición y dándonos el motor 
para vivir. Entonces, la investigación “Libres en prisión” 
parte de esa hipótesis que nos movió durante todo 
el proceso investigativo, hipótesis que sale de las 
mismas prisioneras políticas. Con todo el respeto y el 
cariño que me merecen, ellas, las prisioneras, son las 
que dijeron al entrevistarlas que trabajar y crear “nos 
permitió salir a volar”. O como dice Jorge también en 

su libro y creaciones: derecho a fuga. Derecho a fuga. 
Derecho a irte, derecho a volarte, derecho a pensar en 
otras cosas, a soñar. Entonces, eso es lo que sostiene 
esta investigación y lo que sostuvo nuestras vidas y 
nuestro trabajo, nuestra experiencia que tuvimos allí. 
Al hablar de Cristo, Jorge, bueno, también está 
hablando de cosas muy ancestrales. En las primeras 
páginas del libro nosotros sentimos que teníamos que 
relevar lo que había hecho Samuel Houston en Tejas 
Verdes, que es donde las torturas eran horrorosas y los 
tenían allí a oscuras, vendados, solos, etc. Y Samuel, 
con una hebra de la frazada, empieza a hacer unos 
nudos para contar los días o las semanas que llevaban. 

Y esos nudos son, ni más ni menos, su ser sensible, 
intuitivo, ancestral, que se conectó con el pasado 
cuando nuestros antepasados llevaban la contabilidad 
con nudos de hilo: la famosa contabilidad del quipu. 
Entonces, las cosas que hicimos estaban relacionadas 
con nuestro pasado ancestral. En el libro hablamos de 
inspiración: ¿en qué nos inspiramos los presos? En esta 
cosa ancestral antigua, antigua. Luego, está lo antiguo 
pero más cercano, a nuestra abuela, a nuestra mamá, 
al tejido de la casa, el crochet de la casa, de la escuela 
¿no es cierto? Y también está todo lo que es nuestra 
memoria ancestral de Abia Yala, de América Latina, que 
está en nuestras raíces y que nosotros tenemos que 
siempre luchar cada día para volverlas a desenterrar de 
toda esta tierra, este polvo. Entonces, por ahí estamos 
hablando de las razones o inspiraciones que teníamos 
los prisioneros.

Quisiera hacer mención ahora, me nace hacerlo así, 
a que el otro día, haciendo el aseo en mi casa, vi 
una culebra que me hice a crochet hace un pocos 
años para tapar el frío de la puerta y que no entre el 
vientecito por abajo. Al estar limpiando, ese día recordé 
recién porque yo lo tenía olvidado, que le hice a mi 
hijo una culebra con restos de tela estando presa: me 
acordé recién de ese animalito que le hice a Diego, yo 
lo tenía olvidado la verdad, lo tenía olvidado. Y a lo que 
voy con esto es que este libro y estas conversaciones 
son un llamado a la memoria que nosotros mismos, 



111CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR110

que nos dedicamos a eso, también la hemos perdido 
y a reflexionar sobre cómo juntos podemos seguirla 
refrescando, refrescar la memoria. 

Lucrecia Conget:  Gracias Ruth, escuchándote salen 
varias cosas para complementar lo que decía Jorge. 
Me quedo con la culebra también, que es lo que 
dijiste ahora último: los afectos, cómo en la artesanía 
se reflejan. Hablábamos de solidaridad, ¿cierto? pero 
también los afectos, hay muchas artesanías que presas 
y presos dedicaban a sus familiares que estaban fuera 
de prisión, a sus hijos, y la artesanía, o cualquier tipo 
de creación que se dio en prisión política, también es 
testimonio de esos afectos. Hablabas además de la 
inspiración,  tú hablabas de la inspiración ancestral, y 
es interesante también el contrapunto de María Alicia, 
porque el vínculo de María Alicia con la artesanía venía 
desde antes de la prisión o sea, su inspiración ya tiene 
que ver con un legado quizá familiar. ¿Nos puedes 
contar cómo te encontraste con la artesanía María 
Alicia? ¿Tú hacías bordados antes de la prisión política? 
¿Cómo fue esa diferencia de trabajar en artesanía 
previo y durante la prisión política? ¿Qué nuevos 
sentidos encontraste en esos distintos contextos de la 
artesanía? Y también aprovechando ¿podrías introducir 
las piezas textiles que has traído y contarnos en qué 
contextos se hicieron?.

María Alicia Salinas: Yo creo que el elemento central 
que nos unificó y que nos permitió sobrevivir, por lo 
menos a mí, a mi generación y a mis compañeros, fue 
la resistencia de un partido político, de un proyecto 
político. Siempre me acuerdo que la primera vez que 
quise participar en las corridas de cerco en uno de 
los gobiernos de Allende, yo estaba estudiando. Mi 
papá, que también era político y había estado preso, 
no me quería dar permiso para que fuera. Al final, 
él me dijo: “ya, anda, puedes ir, pero no te puedes 
olvidar que tú eres pobre, que tenemos que luchar 
por los trabajadores porque esto tiene que cambiar. 
No te puedes olvidar, tienes que terminar de estudiar 
y esta es una decisión tuya, todas las decisiones en 
la vida tienen consecuencias. Así que usted, si quiere 

irse a tomar los fundos, a correr los cercos, vaya, pero 
apechugue después”. Y eso siempre me ha hecho 
sentido. Nosotros militábamos porque queríamos 
construir un país distinto, queríamos construir una 
patria donde no existiera la pobreza, desigualdad, que 
todos fuéramos iguales. Teníamos una cosa potente 
que nos orientaba, por decirlo de alguna forma. Y, en 
ese quehacer, cuando se produce el golpe, la prisión 
era un costo que nosotros sabíamos que debíamos 
asumir. Incluso, el partido al que yo pertenecía tenía 
una consigna: si nos descuidábamos, si la represión 
se profundizaba, la cárcel era una posibilidad bien 
concreta. Era casi ingenuo pensar que no nos pudiera 
pasar algo. Cuando se habla del golpe, me acuerdo 
del tanquetazo y cómo después Allende acepta el 
estado de sitio y salen los milicos a la calle. Todo iba 
señalando para dónde iba la micro. Y en ese sentido 
yo creo que, por lo menos para mí, mis compañeros, la 
gente con quien yo estuve, el sustento era el mantener 
un proyecto político, eso era lo que nos mantuvo y nos 
permitió sobrevivir, entender y respetar que muchos 
compañeros murieron estando seguros de que estaban 
haciendo la revolución. Eso como para desmitificar esta 
cosa de que nosotros éramos las víctimas. 

Cuando yo me encontraba en Tres Álamos, las 
compañeras hacían Soporopos para sacar información. 
Pero eso después se fue perfeccionando. En Tres 
Álamos había compañeras que eran mamás, que tenían 
hijos que mantener, tenían el compañero desaparecido 
o preso, entonces era necesario que pudiéramos hacer 
algo que les permitiera recibir un aporte económico. 
Ahí se armó una tremenda discusión, porque algunas 
querían que tejiéramos calcetines para los niños 
pobres. El problema era que los niños pobres no 
necesitaban calcetines, necesitaban militantes que 
estuvieran dispuestas a continuar con el proyecto 
político, y para eso necesitábamos que hubiera un 
proyecto justo que pudiera apoyar a los compañeros, 
y ahí tuvimos una discusión de qué podíamos hacer. 
Entonces hagamos ropa, blusas, vestidos, bordados. 
¿Y quiénes sabían bordar? Yo bordaba porque yo no 
era de una familia donde a una le hacían los vestidos, 

entonces una siempre había bordado, siempre había 
tenido que coser los pantalones, surcir los calcetines. 
Una sabía hacer todas esas cosas. Empezamos a 
enseñar a bordar y nos organizamos. Empezamos a 
hacer las blusas. En un comienzo trabajábamos solo 
en la mañana. Pero ahí tuvimos otra discusión con las 
compañeras: nosotras estábamos presas, éramos 
políticas, teníamos un proyecto revolucionario y 
trabajábamos 4 horas diarias mientras la gente afuera 
en el POJH y el PEM trabajaba 8, 10, 12 horas y le 
pagaban 6. Así que decidimos que íbamos a trabajar, 
íbamos a completar un horario de trabajo en la mañana 
y en la tarde, porque teníamos que ser consecuentes. Y 
eso hicimos. Las primeras que recibieron sueldo fueron 
las mamás y las jefas de hogar. Después nos dimos 
cuenta que todas podíamos recibir. Entonces, las que 
éramos viciosas pudimos solventarnos con cigarros, 
con un cachureíto los fines de semana, champú, jabón, 
todas esas cosas.

Lucrecia Conget:  Gracias Alicia. Vamos a ir 
abordando varios de los temas que has mencionado. 
Tú hablas mucho de la organización que hubo desde la 
prisión política. También había mucha solidaridad entre 
los prisioneros, por ejemplo, al conseguir recursos para 
las compañeras que tenían familia. Agarrándonos de 
eso, quería profundizar un poquito más en cuál es el 
rol que tenía la artesanía dentro de la prisión política y 
preguntarte Jorge en relación a ese rol y esa capacidad 
de organización. ¿Cómo se podría vincular con tu 
concepto de resiliencia comunitaria? Y después, 
pensando en vincular la conversación con esta idea de 
proyecto político, ¿qué es lo político finalmente en la 
artesanía? ¿este concepto de resiliencia comunitaria 
también podría verse y analizarse desde lo político?

Jorge Montealegre: En general, yo creo que ya a 
esta altura se entiende el concepto de resiliencia. 
Pero puede ser bueno repetirlo. La resiliencia, que es 
un concepto que se utiliza mucho en psicología, en 
psiquiatría, en realidad es una metáfora: tiene que ver 
con la propiedad de los metales. Cuando tenemos 
un metal que se puede aplastar, al aplastarlo hasta el 

fondo ese metal puede recuperarse: de alguna manera 
se eleva de nuevo. Entonces esa cosa que pasa con un 
metal, con un fierro, se ha utilizado como metáfora para 
referirse a situaciones humanas. En el caso de la prisión 
política y la tortura, las personas fueron literalmente 
aplastadas hasta tocar fondo. A veces los metales se 
quiebran, las personas también se quiebran. Pero en la 
mayoría de los casos, lo que sucede es que cuando ese 
aplastamiento llega a un fin, hay un momento en que 
se eleva, en que se recupera. Generalmente, cuando 
se usa el concepto resiliencia se hace referencia a 
procesos individuales, procesos con personas a las 
que se les trata individualmente, como si la persona 
saliera sola de su problema. Sin embargo, lo que yo 
he planteado tiene que ver con una resiliencia que es 
comunitaria, es decir: aquí nadie se salva solo o sola. 
Sino que es gracias a la solidaridad, al acompañamiento 
social, que resulta esta resiliencia comunitaria. 

Y cuando se habla de resiliencia, en general se dice que 
hay algunos pilares que son fundamentales para que se 
dé este proceso. Yo propongo, en el caso de la prisión 
política y mi experiencia, que esos pilares tienen que 
ver principalmente con situaciones que suceden en 
la prisión política de “libre plática”. Ahí yo creo que es 
necesario hacer una distinción: es distinto un recinto de 
tortura, secreto, donde no hay ninguna posibilidad de 
hacer otra cosa —salvo lo que cuenta Ruth de Samuel 
Huston—; que una situación como la del Campo de 
Prisioneros de Chacabuco, Tres Álamos, o Ritoque y 
otros lugares, donde había posibilidad de organizarse. 
Y la organización, bueno, se daba porque, así como 
cuenta Alicia, éramos todos militantes prácticamente 
o, por lo menos, habíamos sido presidente de curso. 
Entonces, lo que yo planteo es que los pilares de 
resiliencia son tres y en uno de ellos está claramente 
la vocación de organización. El primer pilar que yo 
propongo es el reconocimiento del acervo sociocultural 
compartido, y ahí está la vocación de organización 
histórica que traía el movimiento popular chileno: la 
asociatividad y los temas de sobrevivencia económica, 
de producir para que reditúe ese producto. Y tiene que 
ver con la autoestima, con la memoria, pero sobre todo 



113CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR112

con esa cultura compartida en que a veces basta como 
un guiño para que sepamos que somos del mismo 
grupo, de la misma cultura. Al principio de los años 
setenta, si uno hacía una encuesta entre prisioneros, 
prisioneras, todas ubicaban a Cortázar, a García 
Márquez, a Joan Manuel Serrat, a Viglietti, a Inti Illimani, 
a Illapu, a Quilapayún. En Chacabuco, que era una 
oficina salitrera, de alguna manera todos nos creíamos 
que estábamos adentro de la cantata de Santa María 
de Iquique. O sea, todos sabíamos de organización, 
de militancias, la mayoría éramos militantes. Entonces 
está este acervo sociocultural compartido que tiene 
que ver con los contactos también. ¿Quién nos vende 
la artesanía afuera, por ejemplo? ¿Cuál es la red que 
permite que eso se pueda enviar al exterior y sea parte 
de la solidaridad internacional, por ejemplo? Si no hay 
redes, si no hay militancias, eso no resulta.

El otro pilar es el desarrollo de expresiones lúdicas 
y humorísticas en el contexto de duelo. Antes 
hablábamos de la situación de duelo. Y ahí está el 
juego social a vivir simulando que se está libre y a 
ponerle nombre a las cosas como si fueran de afuera. 
De repente se proyectaba algo, un dibujito en la pared, 
y le decíamos “cine”. O a una cosa horrible como un 
horno al que se le echaba agua, alguien lo llamaba 
“piscina”.  Ahora, todo lenguaje que es de fuera de la 
prisión también es equívoco: porque si tú dices que 
había una piscina, afuera van a entender que era poco 
menos que una piscina olímpica. O decíamos que 
teníamos “correo”, y en realidad había un compañero 
que repartía las cartas cuando llegaban. Trabajar como 
si se estuviera en libertad, a eso le llamo el juego social.
Nosotros hicimos un Festival de la Canción y la Poesía 
en Chacabuco. Y le llamamos “festival” porque era la 
misma fecha casi del Festival de Viña. Era precario, pero 
el asunto nuestro, la gran tarea nuestra, era convertir la 
miseria en dignidad. Convertir la miseria en dignidad y 
la dignidad en resistencia, porque todo eso era político, 
todo eso era una acción política que al final respondía 
a los estereotipos con que nos condenaba también 
la dictadura.

Y el otro pilar era la valoración de las manifestaciones 
de creatividad. Yo diría que mientras más censura, 
más presión, hay más sofisticación en la creatividad. 
Y ahí está la artesanía, los bordados, la lanigrafía, etc. 
Pero también en algunas partes se hicieron cosas 
en cuero y se utilizaron los elementos que daba la 
naturaleza del lugar. En Dawson se hacían cosas con 
piedra; en Chacabuco con las arpilleras, piedras, 
madera, metales. En fin, el lugar también daba cosas. 
Y ahí está la organización. Sin organización era muy 
difícil, porque había que conseguirse materiales, había 
que conseguirse instrumental, aunque también con 
la misma artesanía se hacían instrumentos para hacer 
nuevos instrumentos. 

Lo único que quisiera agregar, es que yo diría que 
hay al menos dos tipos de artesanos y de artesanas. 
Primero, las personas que ya eran artesanas: había 
compañeras y compañeros que ya eran artesanas y 
artesanos, que ya hacían artesanía, que tenían el oficio, 
que sabían cómo hacerlo y que enseñaron muchas 
veces a hacerlo. Por ejemplo, había un compañero que 
era tallador y que nos enseñó a tallar y explicó cuál 
eran las herramientas. En el Diario Mural de Chacabuco 
se publicó todo un instructivo de cómo tallar. Y, por 
otro lado, están las otras personas, yo diría que eran la 
mayoría, que éramos personas que en la prisión política 
tuvimos que construir una nueva cotidianidad. Porque 
algunos de los que eran médicos pudieron seguir 
siendo médicos, pero hubo médicos que se dedicaron 
a cantar, hubo un alcalde que se dedicó a hacer chistes 
y armó un dúo cómico. En fin, todos nos encontramos, 
de alguna manera, con una vocación, o una habilidad 
que no sabíamos que teníamos. Algunos nos dimos 
cuenta que no teníamos, pero muchos otros se dieron 
cuenta que tenían una habilidad que, eran buenos para 
tallar, que eran buenos para dibujar, que eran buenos 
para cantar. En el caso mío, que yo no escribía poesía, 
empecé a escribir ahí. Entonces, está esa parte del 
aprendizaje, que después de la prisión política algunos 
siguieron y otros no. Porque era como un paréntesis a 
partir del quiebre biográfico que significaba la prisión 
política. Y ese quiebre biográfico lo vivieron militantes 

y no militantes, porque también estábamos dentro de 
un quiebre que era un quiebre político, era una derrota. 
Estábamos viviendo también la derrota. 

Lucrecia Conget:  Muy interesantes los pilares que 
nos mencionas: el acervo sociocultural, el juego social, 
la valoración de la creatividad. También lo que relatas 
sobre la nueva cotidianeidad. Quería preguntarte, Ruth, 
¿cómo vinculas esos conceptos con el de libertad que 
tú planteas cuando hablas de “libres en prisión”? Te he 
escuchado decir que ese concepto es una filosofía de 
vida. Entonces, ¿cómo ves las relaciones con lo que 
nos plantea Jorge y cómo hoy se aplica ese concepto 
pensando en una filosofía de vida? 

Ruth Vuscovic: El libro de cabecera que tuvimos al 
hacer esta investigación de la artesanía “Libres en 
Prisión” es un libro precioso que se llama “El maestro 
ignorante”, escrito por Jacques Rancière. Él se 
inspira en un pedagogo de la época de la Revolución 
Francesa, para recordarnos que necesitamos hacer 
un proceso que nos permita emanciparnos desde 
lo profundo. María Alicia Salinas habla hablaba del 
maravilloso proyecto que teníamos, revolucionario. Yo 
lo sinteticé en algo que yo viví: para nosotros era hacer 
la revolución tener ese Plan Nacional de Artesanías, 
obviamente que era hacer la revolución, cada uno en su 
ámbito y con sus capacidades. 

Jacques Rancière explica la experiencia del Telémaco 
en la que surge un redescubrimiento: todos podemos 
hacer y crear las cosas, incluso si nunca hemos 
pensado que las podemos hacer. Ello se relaciona a ese 
descubrimiento que hicimos en algunos momentos en 
la oscuridad de la prisión, en donde nos encontrarnos 
a nosotros mismos en lo más profundo de nuestro ser y 
descubrimos que éramos varias personas: el médico no 
solo era médico, como dice Jorge, sino que el médico 
también era cantante. 

El concepto de libertad tiene que ver con descubrir 
dentro de nosotros mismos esta capacidad de 
liberarnos de nosotros mismos y nuestros esquemas 

y prejuicios, de liberarnos de este sistema que nos 
oprime cotidianamente, segundo a segundo, y 
defender esas cosas que nosotros tenemos y que 
son pura belleza, puro amor, pura creación. Aquí, 
en esta mesa, tenemos tejido a telar con ligamentos 
antiquísimos con técnicas precolombinas. Tenemos 
allí una artesanía hecha e inspirada en los pueblos 
originarios de México, en los huicholes de Jalisco y 
Nayarit quienes hacen esta cruz: la cruz de Yalálag. 
Entonces, cuando nosotros decimos, bueno, ¿y qué 
voy a hacer o qué bordo? Resulta que las cosas las 
tenemos aquí, aquí mismo: el cielo, el sol, las luces, 
tenemos todo esto, maravilloso. Esta semilla que 
nosotros vamos transportando siempre y la vamos 
llevando y la vamos reproduciendo, es la que hay que 
reconocer y no dejar que se nos opaquen. 

Alberto, mi marido, nunca había hecho artesanía 
con las manos. Era ingeniero agrónomo, creo que 
plantó tomates ahí en el desierto, un huerto hizo. 
En prisión logró hacer un gorro que le llamaban 
bolchevique, así como para callado, pero le decían 
gorro ferroviario o algo así. En realidad estaba inspirado 
en los bolcheviques. Este gorro tiene cuatro partes: 
aplicaron corte y confección. En nuestra investigación 
descubrimos las etiquetas que le ponían a los gorros, 
porque los vendían entre ellos o a los parientes o 
a la gente que iba a verlos, le ponían las etiquetas 
que aparecen aquí en el libro que las desenterramos 
nosotros ahí buscando y buscando, donde decía 
gorro bolchevique y cuánto costaba. Entonces, una 
cosa es este acervo cultural. Luego es el acervo 
cultural ancestral, de Abya yala, y ya viene el diseño 
propiamente, aplicar diseño. Diseño  implica crear 
pensando en una utilización práctica: que te sirva 
para taparte el sol, que tenga visera, etcétera. Así que, 
bueno, le rindo homenaje aquí a mi compañero y a mi 
hijo también que vive en el exilio.

María Alicia Salinas: En la época de la dictadura, en la 
primera etapa, la represión fue bastante masiva. Surge 
a partir del ‘73. En el ’73 surge el Comité Pro-Paz, que 
era la unión de las iglesias europeas cristianas que 



115CATÁLOGOPERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR114

estaban en Chile, y que es donde van a funcionar 
los abogados. Ahí estaban los abogados quienes 
necesitaban los recursos de amparo, que hacían los 
cables. En un primer momento ellos fueron los que 
comercializaron los primeros objetos que se hicieron en 
la prisión política. 

En la época de la dictadura no tuvimos derecho a juicio. 
Entonces a ti te tocó ir a un campo de concentración. 
Era lo que en esos tiempos se llamaba prisionero de 
guerra. Los prisioneros de guerra iban a los campos de 
concentración. Y los prisioneros que tuvieron derecho 
a juicio iban a las cárceles. En las cárceles existían 
los talleres y los oficios. Entonces los presos llegaban 
y, de acuerdo a su interés, ellos podían trabajar en 
los distintos oficios que presentaban las distintas 
cárceles. Ahí tenían ellos distintas alternativas. Porque 
trabajaban en el oficio, en la manera en que hacían 
zapatos, los dientos. Porque existían las condiciones, 
existían los talleres para hacer eso. Entonces, los 
presos que éramos prisioneros de guerra íbamos a los 
campos de concentración. Y ahí no existía nada, nada. 
Ni siquiera habían pacos. Entonces, como no había 
ningún elemento, ningún instrumento, ninguna cosa 
que nosotros pudiéramos trabajar, surgieron los talleres 
laborales, que me da la idea a mí que pasó en todos los 
campos. Existían distintos tipos de presos, no todos los 
presos tuvieron la misma suerte.

Lucrecia Conget:  Te hago una consulta, Alicia, 
tú hablabas de cómo resistieron los prisioneros y 
prisioneras políticas gracias al proyecto político, y 
quería preguntarte de qué forma se reflejaba ese 
proyecto político en la artesanía que producían, sobre 
todo centrándonos en los símbolos que allí aparecían.

María Alicia Salinas: Nosotros hicimos algunas cosas 
que se sacaron, por ejemplo, las guías de teléfono 
tenían unos forros grandes de un género grueso que se 
usaba. Allí se hacía un bordado que podía ser una flor 
o un capullo. Cuando se desarmaba la funda y sacabas 
ese bordado, que era la cubierta,  por dentro había 
otro bordado: el de Chile con una R al medio en negro 

y una redondela roja. Eso es lo que sacaban nuestros 
familiares. Hicimos otros motivos también también 
de Joan Alsina, que fue un sacerdote español que 
mataron en 1973. Su muerte impresionó bastante. Hubo 
acuerdos de hacer ese bordado. Se hizo a Alsina en el 
río Mapocho y con el pueblo.

Nosotros utilizamos mucho las tapas de guía, porque 
además era un buen elemento y se vendía. Hicimos 
otras cosas también, cuando cayó el Comité Pro-
Paz se hizo un bordado que era una especie de 
agradecimiento a la gente del Pro-Paz y a los primeros 
abogados que presentaron los recursos de amparo. 
Se utilizaban también mucho los forros de la ropa, la 
chaqueta, los mocosos, los bandillos, esas cosas. 

Jorge Montealegre: En el libro de Ruth creo que hay un 
bordado que hizo un compañero y que es el retrato de 
Salvador Allende, a propósito de temas simbólicos.

Aprovecho para agregar que, cuando había una 
artesanía, un soporopo o un negro José que se 
regalaba a veces a los niños. Cuando hacemos 
regalos, solemos decir que es un recuerdo: llévate un 
recuerdo. Y eso hoy día toma otra dimensión, porque la 
artesanía en estos casos son lugares de memoria, son 
lugares que pueden contar dónde se hicieron, por qué 
se hicieron, a veces quién lo hizo, etc. Y acá en esta 
muestra hay una lanigrafía que es como estos lugares 
de memoria en la artesanía, en algunos casos son 
recuerdos de la prisión, hechos en la prisión.

Hay una lanigrafía que es de la iglesia de Dawson, 
hecha por Pedro Felipe Ramírez, ministro de Allende. 
Esa lanigrafía está hecha en Ritoque. O sea, preso 
en Ritoque recuerda su prisión anterior, que fue en 
Dawson. Pedro Felipe la hizo con palitos de fósforo y 
se entregó hace muy poco al Museo de la Memoria. 
Y siguen siendo lugares de memoria esos, que nos 
pueden seguir contando lo que pasó en la 
historia reciente.

Lucrecia Conget:  Sí, es muy interesante eso que 

planteas Jorge, en el sentido del rol que tiene la 
artesanía hoy. Nosotros también hemos trabajado con 
algunas artesanas y artesanos que continúan haciendo 
artesanía. Varios aprendieron en prisión política. Esa 
artesanía hoy se transforma en un objeto, como vos 
decís, de memoria, para no olvidar lo que sucedió y 
también para reforzar ciertos valores comunes, el tema 
de los derechos humanos. 

María Alicia Salinas: Yo nunca me he creído artesana, 
bordé, aprendí a bordar. No es una cosa que uno 
aprendió porque fue a un taller, o en la escuela: lo 
aprendimos por la necesidad de sobrevivir, para poder 
comer. Esto de bordar lo viví en mi casa: teníamos que 
bordar blusas porque pagaban, y era un trabajo que se 
pagaba bien.

Cuando estuve presa, y las viejas empezaron a hacer 
las arpilleras —con la palabra “viejas” me refiero a 
quienes eran como mi mamá. Ellas trabajaban de una 
manera distinta a lo que hacíamos las presas: nuestras 
madres hacían dibujos, cortaban el género, ponían 
género sobre género, y los unían con la puntada festón, 
o bien con el sanco de araña. Cada arpillera que hacían 
era una historia: la foto de la realidad que estaban 
viviendo. Empezamos a hacer arpilleras como un 
homenaje a nuestras madres. Esta situación me llevó a 
mí a buscar cómo poder valorar la historia de mi pueblo, 
el pueblo chileno, el pueblo trabajador, los marginales 
que han tenido una vida de lucha. Todas las luchas que 
ellos vivieron, como la matanza de Santa María, han 
terminado mal, pero hay una historia de lucha. Decidí 
empezar a trabajar la memoria.

Lucrecia Conget: Ello también nos habla del rol que 
tiene la artesanía hoy como herramienta de denuncia 
de lo que está sucediendo, y ese vínculo con el 
presente. Antes de terminar, quisiera darle la palabra 
a Jorge y a Ruth para saber cómo ven el rol de la 
creatividad hoy. Ambos continúan creando. En el caso 
de Jorge desde la poesía. Ruth, tiene ciertos trabajos al 
textil como los “Delantales de la dignidad”. Continúan 
creando, generando propuestas.  Quería consultarles 

qué distinciones ven entre el rol de la artesanía, o las 
distintas manifestaciones culturales en dictadura y hoy.

Jorge Montealegre: Yo insistiría en una mirada desde 
los artefactos culturales: no solamente la artesanía. Los 
artefactos culturales producidos bajo dictadura, como 
también hoy día, como son lugares de memoria a los 
que se les puede interrogar sobre su momento, sobre 
su tiempo, sobre sus autores. Yo creo que eso vale 
para casi todo tipo de artefacto cultural. Por ejemplo, 
acá está expuesta yo diría un lujo de artesanía [señala 
las obras en venta en la tienda]. Lo digo en el mejor 
sentido. Artesanía puesta en valor, artesanía que sería 
casi un gusto regalarla. Pero también está expuesta la 
artesanía precaria [señala la exposición de artesanías 
en prisión política], hecha por lo que se podía hacer en 
una situación, además, extrema. Y todas nos dicen algo, 
nos dicen algo de su lugar de origen, de sus materiales, 
etc. Y cada una puede tener cosas distintas. Yo creo 
que esa también es una gracia, porque no tienen un 
significado, no tienen todas el mismo significado, uno le 
puede asignar un significado.

Ruth Vuscovic: Para cerrar, yo quería traer a colación 
a una persona que se llama Oreste Plath. Él es el 
primero que se interesó por la artesanía de prisión en 
general, de los presos que llamamos comunes. Yo viví 
la discriminación que hicieron. A nosotras, las políticas, 
nos llevaron presas, pero no nos llevaron al mismo lugar 
donde estaban los presos comunes. 
Oreste Plath lo que deja planteado es que somos todos 
presos iguales, al fin de cuentas. O sea, el preso común, 
digamos, que ha delinquido por hambre, por ignorancia, 
por discriminación, por un montón de cosas, es político 
también en muchos sentidos. Lo interesante es la 
artesanía que hacían aquellos presos.  La investigación 
“Libres en prisión” es pionera en América Latina, no 
hay otro libro que estudie la artesanía en prisión en 
esta profundidad. Esta edición en particular tiene un 
homenaje a Oreste Plath, que se lo merece al pensar en 
las artesanías de prisión en general. 



116 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR 117CATÁLOGO

Pueblo mapuche y artesanías
R E I V I N D I C A C I O N E S  C U LT U R A L E S  D E  L A  D I CTA D U R A  A  H OY

Leslye Palacios: Antes que todo quiero hacer una 
breve introducción sobre el tema que nos va a 
compartir Juan, que está enmarcado en el contexto 
de la exposición que inauguramos el año pasado 
con motivo de los 50 años del golpe de Estado y, en 
específico, respecto de los pueblos indígenas durante 
la dictadura y las reivindicaciones ante la represión, 
la privatización y la chilenización. Entre 1973 y 1990 
los pueblos indígenas en Chile sufrieron graves 
violaciones a los derechos humanos. Sus integrantes 
fueron víctimas de ejecuciones, hechos judiciales, 
desapariciones forzadas, privación arbitraria de 
libertad, tortura, exilio y exoneración política. 

Parte de la política de la dictadura militar fue negar 
lo indígena. Y alguien dijo por ahí, ‘hoy ya no existen 
mapuches porque somos todos chilenos’. En ese 
contexto, que es algo a lo que que también se va a 
referir don Juan, surgieron organizaciones que llegaron 
a representar a más de 1.350 comunidades en el país, 
como ADMAPU. Bueno, yo creo que quien tiene más 
propiedad, obviamente, para hablar del tema, es quien 
tenemos aquí junto a mí: don Juan Payne-Kura Ahtü-
Nawel, quien es Rüxafe, platero mapuche, a quien 
conozco desde hace muchos años. Hemos trabajado 
juntos en el contexto de la platería mapuche, de la 
itinerancia de una exposición que viajó por muchos 
continentes y muchos países hace bastantes años, 
y que recorrió el país. Y en ese contexto don Juan 
realizó muchos talleres, muchas charlas para promover 
el conocimiento y la valoración de la platería entre 

artesanas y artesanos y público en general. Debo 
decir que don Juan ha dedicado más de medio siglo 
al estudio de la historia y la cosmovisión del pueblo 
mapuche, centrándose principalmente en el rescate 
del conocimiento ancestral transmitido oralmente. 
Su labor investigativa se enfoca en revelar las bases 
económicas, sociales, políticas y filosóficas de la 
platería mapuche. Ha compartido su experiencia 
en conferencias nacionales e internacionales y ha 
asesorado a instituciones a nivel nacional. Varios 
museos han trabajado en conjunto con don Juan en 
la interpretación de sus colecciones, universidades 
también, municipios, corporaciones culturales, en las 
cuales ha asesorado respecto del tema. Y también 
instituciones internacionales, como el Museo Real de 
Londres, el Museo Indioamericano en Washington. Y 
tengo el orgullo también de decir que, actualmente, 
forma parte del directorio de la Fundación, así que 
estamos en permanente diálogo y retroalimentación 
en base a la experiencia valiosa de don Juan como 
artesano. Bienvenido, don Juan.

Juan Painecura: Mari Mari kom pu che. Un saludo para 
todos los presentes acá. En primer lugar, agradecer 
la invitación a participar en esta reunión amena, un 
conversatorio sobre temas de platería y pueblo, que es 
tremendamente importante para mí. 

Esta conversación se enmarca dentro del término 
de un ciclo muy relevante para el pueblo mapuche 
y, prácticamente, para todos los pueblos originarios, 

Juan Payne-Kura Ahtü-Nawel, rüxafe
En diálogo con: Leslye Palacios, Directora ejecutiva Fundación Artesanías de Chile (2022-2024)

19 de junio de 2024

Conversatorio 
“Pueblo mapuche y artesanías”
19 de junio de 2024 
Microcine. Centro Cultural La Moneda



118 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

no occidentales o europeos, que es la renovación 
de la naturaleza en el contexto de la nueva salida 
del sol, que nosotros definimos como elemento 
conceptual y filosófico, el We txipantu, la nueva salida 
del sol. Nosotros partimos con la concepción de que 
nosotros éramos el centro del universo: el Wallmapu. 
Al moverse el sol y todos los otros elementos del 
universo, el Wallontu Mapu que le llamamos, nosotros 
logramos analizar el concepto de espacio, movimiento 
y, después, la definición de los tiempos de estos 
movimientos en ese espacio. Y en ese espacio que 
empezamos a ver, la nueva salida del sol se da en el 
mes de junio en occidente: en el solsticio de invierno, 
entre el 23 y el 27.  Para nosotros es muy importante, 
hacemos actividades de carácter socio-familiar, 
familias consanguíneas, patrilineales, extendidas, lof 
o lofche para nosotros, 300 a 350 personas que se 
reúnen en ese tiempo para conmemorar la nueva salida 
del sol, que es la renovación de todos los elementos 
energéticos y espirituales de la naturaleza. Así que, 
en ese contexto, quiero desearle a ustedes, según la 
visión nuestra, un análisis de lo que han hecho durante 
toda esta vuelta y lo que se proyecta para la siguiente, 
en todo lo que tiene que ver con el quehacer personal 
y familiar. Esos son los deseos para ustedes y también 
para mí de esta actividad.

Quiero hablar primero del concepto de “artesanía”. 
Nosotros, los mapuche, nunca conocimos el concepto 
de artesanía. Yo creo que ese concepto viene a darse 
recién a mediados del siglo XX, después de casi 60 
o 70 años de dominación del Estado de Chile sobre 
el territorio y, por ende, sobre el pueblo mapuche. 
Nosotros producíamos objetos por necesidad familiar 
o personal. Y con el transcurrir del tiempo y las distintas 
invasiones —la invasión de los incas, la invasión de los 
españoles y, posteriormente, la invasión del Estado de 
Chile—, en ese largo proceso, nosotros empezamos 
a intercambiar entre las familias objetos que eran de 
necesidad de uno y de otro. Y a ese concepto nosotros 
le denominamos trafkintu, el intercambio de objetos 
por necesidad, que los españoles después lo tratan de 
asimilar con el concepto de ellos: el trueque. Entonces, 

nos cambiaban una caja de mostacillas de vidrio por 
una yunta de bueyes. Era un intercambio bastante 
desfavorable para nosotros. 

Fue en la segunda mitad del siglo XX que empezamos 
a tomar el concepto de la artesanía y a producir para 
la venta. En ese periodo ya se produjeron cambios 
profundos en la sociedad chilena: reformas agrarias 
y consecuentes procesos de migración basados en 
el movimiento del campesinado hacia la ciudad. Los 
mapuche ya habíamos comenzado los procesos de 
migración en el año 1910 aproximadamente, y hoy 
tenemos a casi el 60% de la población mapuche 
en la zona centro, entre Santiago y Valparaíso 
fundamentalmente. Esto cambió el concepto de 
producir, porque teníamos que hacerlo en el contexto 
de la sociedad chilena. Por todos estos cambios que se 
avecinaban a mediados del siglo XX y, posteriormente, 
por los procesos de acumulación de fuerzas sociales y 
políticas que tienen como resultado el advenimiento del 
gobierno de la Unidad Popular, nuestra reivindicación 
histórica fue en relación a la tierra: a finales del siglo 
XIX y principios del XX, teníamos 525 mil hectáreas 
que nos había dejado el Estado de Chile. En la primera 
mitad del siglo XX había disminuido esa cantidad. Sin 
embargo, durante la Unidad Popular ocurrió lo que se 
llamó el “Cautinazo”, y el gobierno se comprometió a 
devolvernos esas tierras. Como resultado, se llegaron 
a recuperar 565 mil hectáreas. Eso tuvimos nosotros 
hasta el 11 de septiembre de 1973.

Es importante el dato porque todas las reivindicaciones 
son sobre la base económica, obviamente, con 
políticas que tienen como base esa reivindicación 
hasta el día de hoy. Pero ¿qué tiene que ver esto con 
la artesanía? Ya en el contexto de la sociedad chilena, 
empezamos a definir nuevas formas de obtención 
de recursos: la producción de objetos con identidad 
cultural, que pudimos comercializar. Ello lo hicimos 
en condiciones, yo diría, bastante desfavorables para 
nosotros, porque no conocíamos ese tipo de relación 
social a través del comercio. Lo vinimos a conocer 
recién a finales del siglo XX, cuando empezamos a 

119CATÁLOGO

comercializar desde un punto de vista, digámoslo 
con todas sus letras, capitalista. Y cuando se empieza 
a desarrollar este proceso, ocurre la dictadura. La 
dictadura para nosotros fue un tremendo retroceso 
porque de las 565.000 hectáreas, nos redujeron en el 
año 1986 a 225.000. Es decir, perdimos casi el 60% de 
lo que habíamos logrado:  estábamos en la puerta de la 
desaparición y de la extinción como identidad cultural, 
porque nos estábamos quedando sin la tierra que es el 
fundamento para nosotros. Entonces, ¿a qué elementos 
nos aferramos para desarrollar cosas? A objetos de 
distintos tipos. 

La dictadura trajo también para nosotros mucho 
encarcelamiento. Yo estuve encarcelado dos veces, 
siete años en total. Entonces, eso crea una nueva forma 
de ver de acuerdo a las condiciones concretas que 
se tienen ahí. En las cárceles, en la década del ‘80, 
se empieza a producir artesanía muy básica a través 
de monedas, del papel aluminio que trae el café, de 
huesos, de fibras vegetales, de madera, de repujado en 
cobre, con una infinidad de cosas. Por ejemplo, en el 
Campo de Prisioneros de Chacabuco, la madera que 
había sido utilizada para la construcción de las oficinas 
salitreras, se ocupó para hacer objetos artesanales que 
eran vendidos. Ello permitía, de alguna manera, que aún 
estando presos pudiéramos obtener los recursos para 
aportar en la manuntención de las familias. 

A principios de los años ‘80, se vivió una de las crisis 
económicas más grandes y surgieron una serie de 
organizaciones, justamente, para poder comer, como 
las Ollas Comunes. En ese tiempo yo las conocí y fui 
parte de ese proceso: la disminución de la capacidad 
alimenticia se daba en cada una de las familias. Los 
mapuche no estuvimos exentos de eso, pero esta 
necesidad de construcción que se establece en las 
cárceles tiene que ver con niveles de organización 
externa. Internamente tengo una anécdota muy linda 
para mí: estando acá en Santiago, cuando yo llego a la 
PDI actual que estaba en General Mackenna, encontré 
que los presos estaban jugando con un ajedrez que 
habían hecho con migas de pan. Habían quemado 

con fósforo las piezas negras. Entonces, tenían piezas 
blancas con migas de pan blanco y piezas negras con 
migas de pan quemado. Habían hecho los peones, las 
torres, los alfiles, los caballos, las reinas y el rey. Así 
jugábamos ajedrez y hacíamos campeonatos. Este 
elemento que es tremendamente decidor: la necesidad 
de darle contenido a la vida pese a las condiciones en 
que nos encontrábamos. Los mapuche participaban 
en ese proceso pero con una particularidad: hicimos 
uso de todos los elementos culturales que teníamos 
nosotros y empezamos a producir, inclusive, algunos 
varones empezamos a hacer tejidos, fundamentalmente 
cintillos o trarilonko de varón. 

Después, esto se comenzó a organizar de manera 
diferente. La Vicaría de la Solidaridad realizaba 
compras permanentes y gestionaba su distribución 
en Europa. Ahí ya tuvimos que organizarnos de otra 
manera: en talleres.  Con ello, podíamos entregar una 
cantidad de dinero mensual a las familias, porque con 
los trabajos artesanales venía el dinero, y la mayoría de 
las veces se depositaba en las libretas de ahorros. 

Había una motivación, un sentido de vida, de 
pertenencia cultural y familiar, que es la esencia del 
ser humano. Es decir, yo existo, yo hago esto en 
esas condiciones. En el marco exterior, los mapuche 
también estábamos en una etapa del proceso de 
lucha antidictatorial que era importante para nosotros. 
¿Cómo se expresaba eso en términos mapuche? 
Cuando estábamos con un desmedro tremendo, con 
una disminución de tierra, con mucha pobreza en 
las comunidades, ¿cómo salíamos adelante? Nace 
una idea brillante: bajo el alero de la iglesia católica, 
se forman los Centros Culturales, centros culturales 
mapuche. Estos nos daban protección, porque era 
complicado reunirse en las comunidades mapuche. 
Desde la VIII, XIX y X región de esos años, todo lo que 
es Concepción hasta Puerto Montt y Chiloé era muy 
difícil reunirse: era atentar contra la dictadura, contra el 
poder que se había instaurado y eso era difícil. Fue la 
iglesia la que prestó ese paraguas, por así decirlo, para 
que nosotros podamos empezar un nivel organizativo 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR120 CATÁLOGO 121120 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

distinto. Los Centros Culturales dieron espacio a 
la formación de lo que ha sido la organización más 
grande que hemos tenido nosotros: la organización del 
ADMAPU. Era una organización nacional y agrupaba 
a todos los mapuche. Y así empezamos nosotros, 
también, a realizar grandes movilizaciones y jornadas 
de protesta donde participamos en contra de la 
dictadura para sacarnos al dictador de encima. Pero lo 
hacíamos sobre la base siguiente del rescate cultural.

En ese momento, tomamos como base, principalmente, 
a las mujeres con el uso de la vestimenta y el uso de 
la platería mapuche para la lucha social y política. 
Entonces, la platería, en el marco de la construcción 
o del rescate en algunos casos, empieza a ser de 
uso cotidiano, no tan sólo en las actividades de 
enfrentamiento a la dictadura, sino que pasa a ser de 
uso permanente. La mujer es la que juega el papel 
fundamental en este proceso de rescate cultural 
a través de la construcción de joyas, o rescate de 
joyas que ya no se estaban usando porque eran 
rechazadas social y políticamente en el contexto de 
la dictadura, justamente, por lo que decía Leslye: a 
nosotros se nos trató de chilenizar. Ese había sido el 
objetivo que se planteó el Estado en su doctrina en 
lo que se ha denominado falsamente la “pacificación 
de la Araucanía”, que es el empobrecimiento, por un 
lado, y la chilenización por el otro. Entonces, nosotros 
despertamos y tomamos de nuestra cultura y de 
nuestra identidad el uso de las joyas para ese proceso 
de lucha. 

Esto se extendió de una forma tremendamente grande 
y maravillosa, en el sentido de que ya a finales de 
la dictadura, y en el contexto de los gobiernos de 
la Concertación, el uso de las joyas se empieza a 
masificar. Es importante decir que aquí, a finales de 
los ‘90 y principios de los años 2000, hay un proceso 
tremendamente de cambio de la platería, porque la 
platería vamos a tener que producirla en el contexto 
del mercado: ya no va a ser el objeto que satisfacía las 
necesidades personales o familiares, sino la producción 
de objetos artesanales con base identitaria cultural 

pero para la venta, que es lo que se ha mantenido hasta 
hoy. Empezamos a rescatar a los rüxafe, empezamos a 
armar el entramado que sustenta la platería, que es la 
base filosófica, las bases sociales, las bases políticas y 
todo eso sobre la base económica. Hasta fines del siglo 
XIX, teníamos una economía ganadera en un territorio 
de aproximadamente 12 millones de hectáreas. 
Después de las reducciones nos quedamos con un 
territorio 525 mil hectáreas: éramos puntos en distintas 
partes de la región VIII, IX y X ¿Qué es lo que sucede 
ahí? El empobrecimiento hace que tengamos que 
cambiar de economía: de una economía que veníamos 
sustentando de la ganadería, pasamos a principios 
del siglo XX, a una economía agraria de subsistencia 
familiar que prevalece hasta el día de hoy. 

¿Y eso tiene que ver con la platería? Sí, porque en el 
contexto de la sociedad chilena, en un marco de una 
economía de desarrollo, de una economía neoliberal, 
más encima globalizada, eso también afecta e incide 
en la construcción de objetos de plata o de otro metal 
¿En qué sentido? En que tenemos que ver el valor 
del material, tenemos que ver los impuestos que hay 
que pagar, hay que hacer un costeo del producto 
para colocarle un precio. Además, se abre un espacio 
inmenso en el contexto del turismo que comienza a 
mediados de la década del ‘90. Empieza el turismo 
mapuche o el turismo de intereses especiales. Y 
empezamos a colocar objetos de platería y de otros 
materiales en esos circuitos turísticos, y ya el proceso 
empieza a cambiar y, más aún, cuando hay ya una 
definición de los contextos de la producción artesanal. 

Hay rüxafe como yo que trabajamos en distintos 
nichos comerciales. Yo trabajo, fundamentalmente, en 
el rescate cultural para mi pueblo; para autoridades 
mapuche como el Longko, pero también para la Machi 
de toda la región. Tengo ese privilegio de producir 
para ellos, y esa producción es sobre la base antigua, 
no es que la Machi vaya, o el Longko vaya y vea en 
una feria artesanal y diga eso me gusta. No. Hay un 
proceso cultural identitario que tiene que ver con los 
sueños, con la interpretación del sueño, con el boceto 

121CATÁLOGO

y, después, con la confección de uno de los bocetos 
de la construcción de la joya. Eso es un proceso que 
tiene avances con el werken. Estando con la visita de 
la Machi podemos estar uno o dos días analizando 
el sueño, podemos invitar a otra gente para que se 
integre a analizar los sueños, para definir cómo va 
a ser la joya. Eso se sigue manteniendo. Este tipo 
de joyas son, fundamentalmente, para autoridades 
mapuche y, también, para la mujer mapuche del 
campo (y ahora de la ciudad). Pero en la ciudad 
tenemos un cambio también en la producción de 
este tipo de objetos, porque como tenemos más del 
60% de la población mapuche en las ciudades, ya 
tenemos profesionales que están ubicados en distintos 
estamentos gubernamentales, estatales y, también, 
en la empresa privada. Yo siempre pongo un ejemplo: 
¿qué joya imagino yo para que una mujer mapuche 
de 28 o 30 años use en el mes de febrero a las 3 de la 
tarde con 30 grados de calor? Yo tengo que pensar 
en la construcción de una joya de manera totalmente 
diferente. Eso fue dándose en este contexto de tratar de 
ubicarse en los nuevos escenarios que nos ha tocado 
vivir y que no han sido los únicos. La caída del sistema 
socialista afecta el marco global y también a nosotros: 
comienzan a llegar acá nuevas formas de expresión 
cultural de otros pueblos que las generaciones 
jóvenes mapuche empiezan a asumir. El fenómeno o 
el concepto de la globalización, en el plano cultural, lo 
tenemos que ir aceptando. No podemos rechazarlo. 
Yo tengo que aceptar que las generaciones jóvenes 
mapuche también están siendo influenciadas y que 
asumen estos elementos culturales, al mismo tiempo 
que siguen manteniendo elementos identitarios de 
su propia cultura. Entonces, la globalización como 
concepto, en el marco de la cultura, para nosotros 
también tiene sus afectaciones. De lo contrario, 
terminaríamos haciendo algo que yo también hago, que 
son reproducciones.

Entonces, se introdujeron otros elementos 
conceptuales que nos ha costado aceptar, y yo soy un 
defensor de aquello: el famoso concepto de la platería 
mapuche contemporánea. Yo me adhiero a eso, sin 

menoscabar o sin hacer desaparecer al resto. Lo sigo 
manteniendo. Pero en este contexto global, en el uso 
de diferentes materiales, la platería también va a tener 
sus efectos ahí. Y podemos entonces construir con 
vidrio, con silicona, con otros metales, con madera, 
con lana, con fibra vegetal, con pintura o con hilo de 
bordar. Hay unos trabajos extraordinarios en hilo de 
bordado y plata, unos aros preciosos que cuesta que 
la gente los vaya aceptando, pero la aceptación no es 
espontánea, la aceptación también es un proceso. Y 
si esa aceptación se masifica, es parte, entonces, del 
rütran, es parte de la joyería mapuche. 

Y ya tenemos una manera distinta de confeccionar, de 
ver y de vender, de ofrecer los productos. Tenemos 
una lamngen, tremendamente hermosa, vestida 
como mapuche, pero ya hay cambio en su blusa, usa 
su trariwe, va usando una de sus joyas, está con su 
chaway y está exhibiendo una serie de joyas que se 
están vendiendo de una manera diferente a como 
nosotros lo hacíamos anteriormente. Y esto es válido. 

La platería, como elemento material, tiene un 
basamento de carácter económico. Basamento 
económico a través de la comercialización, nosotros 
comercializamos e hicimos definiciones en el 
Parlamento de Quillín en el año 1641. A 100 años de 
la llegada de Pedro de Valdivia, en el Parlamento de 
Quilín, se definieron puntos de comercialización con 
los españoles y el valor de los precios. ¿Cuáles eran 
los puntos de comercialización? Santa Bárbara, Santa 
Juana, Laja, Nacimiento, Los Ángeles y Concepción. 
Y ahí se iba, aparte de definir la frontera, se iba a esos 
puntos de comercialización definiendo los valores de 
los productos a intercambiar. Pasado un tiempo, los 
volúmenes de intercambio económico comercial eran 
tan grandes que los españoles se vieron obligados a 
introducir la moneda de plata de la mina de plata de 
Potosí para la capitanía de Santiago del Nuevo Extremo 
y para el Virreinato de Buenos Aires. Y llega la moneda 
de plata. Y esta moneda plata podíamos juntarla, pero 
no había en qué gastarla. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR122 CATÁLOGO 123122 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Hay mucho dentro de la historia familiar, una mesa 
mapuche, con un grupo de 10 moneditas amontonadas 
de distintos valores, guardados en sacos de mis 
generaciones pasadas, en la historia familiar, pero no 
sabían qué hacer con ellas. Podían comprar, pero les 
quedaba, porque era demasiada la cantidad de ganado 
que había. 

Ese asunto va a cambiar ya cuando empieza la 
estratificación de la sociedad mapuche en el transcurso 
del tiempo. Al principio del siglo XIX, los Lofche se 
habían transformado en Rewe, estos en Aylla Rewe, y 
estábamos a punto de cerrar una pirámide sociopolítica 
con basamento económico y la constitución del 
Estado. Se va a producir entonces, con la plata, el 
conocimiento que va desde la esclavización española 
a los momentos, digamos, que los españoles llegan 
acá y se fija el límite con el río Bío-Bío, se produce el 
conocimiento ya desde el punto de vista filosófico más 
definido. Nosotros tenemos un cuerpo de idea filosófica 
que tiene relación con uno de los aspectos con los que 
hablábamos, que es el we tripantu, pero no es el único, 
hay muchos más. Entonces, ese conocimiento centrado 
en una persona ubicado en una estructura social con 
moneda, con el conocimiento de la metalurgia, empieza 
el proceso entonces de la construcción de joyas que 
va de lo más rústico y rudimentario a lo más sofisticado 
que estamos haciendo ahora, que son producciones 
en cera perdida, por ejemplo. Ese proceso se da y es 
tremendamente maravilloso.

Yo creo que el aporte de la platería a los procesos 
reivindicativos mapuche ha sido extraordinario, 
porque es parte de él y, en el marco de la proyección, 
es fundamental que sigamos, no tan solo usando las 
joyas, sino usando nuestro conocimiento, nuestra 
participación en diversos eventos como este que 
yo estoy gratamente presente aquí para poder 
intercambiar con ustedes.

Leslye Palacios:  Yo recuerdo que cuando estuvimos 
trabajando en el guión de la exposición y lo 
entrevistamos, don Juan, usted nos comentó respecto 

del significado que para usted tenía el crear en prisión. 
Y en ese sentido me gustaría que quizás, puede ser 
muy personal la pregunta, pero como tenía que ver con 
el proceso creativo relacionado con aquello que usted 
quería entregarle a la familia, nos mencionó algunos 
temas que me parecen sumamente relevantes, que van 
más allá de lo histórico, sino que tienen que ver con 
la motivación, no sólo suya, sino también, de las otras 
personas que estaban en los centros de detención y 
que por otro lado también permitían generar ingresos 
para la familia. Tenían distintas motivaciones, pero 
además del significado también habían ciertos temas 
que para usted eran muy relevantes de abordar en ese 
proceso.

Entonces quería ver si nos podría mencionar algo 
relacionado con esa situación.

Juan Painecura: Es que el estar preso en las 
condiciones de la dictadura, te trataban de invalidar, 
era doblegarte, era decir yo renuncio a esto, a lo que 
estaba al otro lado, yo renuncio y no quiero más guerra. 
Tenía que ver eso, el disminuir o anular la voluntad. 
Entonces en ese contexto, estando preso, pensé, 
bueno, pero ¿cómo? Yo me quiero, a mí me chorrea la 
dignidad y, por lo tanto, debo hacer algo. En lo personal 
comencé una colección bibliográfica cuando tenía 17 
años, estaba en el sexto año de Humanidades, en el 
año 69, yo entré a la universidad en el año 70 y juntaba 
revistas, fotografías, postales, todo lo que tuviera que 
ver con platería mapuche. Eso lo hacía, juntaba. Llegué 
a Temuco y yo iba a ver a mi familia y las iba a ver de 
tarde en tarde y, fundamentalmente, para el verano, 
yo nací en Santiago, entonces iba para allá para en 
el verano y es súper rico; está el río, hay laguna, hay 
mucha comida, hay muchos pollos, las cazuelas de 
pollo, pollo asadito, los corderos, los gansos, muchas 
frutas, pero lo distinto es estar allá e ir en invierno. Y ahí 
a mí me tocó una fibra que era, no, yo pensé, yo estaba 
en el sexto año de Humanidades y pensaba que era una 
vida tremendamente feliz, grata en las comunidades. 
Hasta ese momento, cuando ya empiezo, estando en 
Temuco, empecé a visitar a las comunidades de mi 

123CATÁLOGO

familia materna y paterna. Estaban mis familiares, mis 
tíos, mis primos, entonces eso me chocó mucho. Y 
ahí empecé un proceso de conocimiento y a tratar de 
conocer un poco. 

Estando en la cárcel no podía dar continuidad porque 
no tenía nada de eso. Y ahí empezamos a conversar 
para tratar de, yo diría, de sentirnos personas. Ese era 
el sentido, sentirnos personas, sentirnos integrados, 
ser un aporte para la familia, aunque sea lo más mínimo, 
o sea, aunque sea un par de anillos de bronce, poder 
entregarlos a la esposa o a la pareja y decirles trata de 
venderlo, en las condiciones de la dictadura, que no era 
fácil tampoco venderlo, porque el empobrecimiento 
también empezó a arreciar a todos, o a la gran mayoría 
de la población. Entonces eso era importante, pero 
el aprendizaje con otros era importante, o sea, cómo 
me voy nutriendo del conocimiento de lo que estoy 
haciendo. Para mí siempre ese fue mi norte, o sea, saber 
por qué lo hago y qué significa, cuál es el sentido de 
la construcción. Y como es un proceso acumulativo, 
bueno, yo no paro hasta el día de hoy, sigo, llevo más 
de cincuenta años, del año setenta, llevo muchos años 
en esto y continúo, uno nunca deja de aprender. 

Pero en el contexto del apresamiento, de estar detenido 
en diferentes recintos, lo fundamental que uno piensa 
es ¿Qué voy a hacer? y ¿Qué voy a hacer mañana? 
¿Cómo puedo aportar a mi familia y no ser una carga 
para ella? porque están precariamente viviendo y, 
más encima, me tienen que traer comida, eso era 
lo que más dolía, por así decirlo. Y lo que nos hacía 
alentarnos para organizarnos y producir en conjunto. 
Entonces la asociatividad fue un elemento que para 
nosotros fue trascendental, más todavía cuando la 
Vicaría de la Solidaridad por gestiones en Europa nos 
decía, bueno, ¿Qué saben hacer ustedes? ¿Móviles? 
¿Saben hacer algo en metal? ¿Saben hacer palomas 
de hueso? ¿Saben hacer abrecartas? ¿Qué es lo que 
saben hacer? Entonces no podíamos hacer nosotros, 
cada uno hacer lo que quisiera, tenía que haber un 
jefe de taller, que era importante y había que respetar 
al jefe de taller porque era el que más sabía de lo que 

íbamos a hacer. Y las producciones tenían que ser 
un poco en cadena y tenía que haber alguien que 
después hiciera el control de calidad de los productos 
para poder entregar entonces productos buenos a 
la Vicaría que iban a ser vendidos en Europa. O sea, 
el producto bueno asociado a la producción para la 
venta era también un norte que a nosotros nos costó 
porque adentro el individualismo también pesaba un 
poco. El trabajo asociativo no fue fácil, pero al final 
lo logramos en todo esto. Pero el deseo de vivir en 
esas condiciones en ese aporte a la familia, en ese 
proceso de lucha que ya se estaba dando en contra 
de la dictadura. Las mujeres, por lo que me contaban 
a mí, las mujeres que usaban aritos de hueso que en 
la colección que aparecían algunos muy hermosos, 
era distintivo de que eran familiares que tenían presos 
por la represión política. Era como una especie 
de distintivo. Empezamos a reivindicar a través de 
elementos también asociándonos y discutíamos mucho 
adentro. A veces reflexiones en términos personales 
y otra vez más asociadas, por ejemplo, para resaltar el 
Día de la Mujer. Empezamos a hacer cosas para a través 
de la artesanía. Nosotros hacíamos un grabado en bajo 
relieve o en sobre relieve, en repujado en cobre y se la 
adheríamos y con un pilo grabador rústico y de hecho 
lo hacíamos nosotros mismos y salía a la venta y era un 
aporte, lo vendían afuera como un aporte voluntario. 
Siempre estuvo eso, siempre se trató de no ser carga 
y era una cuestión que lo teníamos muy interiorizado 
nosotros y el aporte a través del trabajo.

Leslye Palacios: Gracias, Juan. Otra pregunta 
que quería hacerle se relaciona con lo que usted 
mencionaba sobre el uso de la vestimenta: que era muy 
relevante en la lucha social, en las manifestaciones, el 
contar con los ornamentos, la indumentaria, los textiles, 
los instrumentos musicales. ¿Se podría decir también 
que eso es algo que no se ha perdido y que, incluso 
en estos últimos años a raíz del estallido social, en las 
manifestaciones más actuales reivindicatorias de los 
derechos de los pueblos siguen estando vigentes? o 
¿han también sufrido cambios?



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR124 CATÁLOGO 125

,

124 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Juan Painecura: Yo creo que hay dos cosas que 
son fundamentales en los últimos años, y tienen que 
ver con el ejercicio político que se desarrolló para 
cambiar la constitución. En el contexto del cambio 
de la constitución se mostró mucha vestimenta, 
mucha platería. Por ejemplo, Elisa (Loncon), todas las 
mujeres que participaban y algunos peñi que también 
empezaron a expresarse de esa manera. Yo creo que 
la vestimenta y el uso de las joyas es de todas las 
expresiones del pueblo Mapuche, más allá de la opción 
política. Pero también se mostró en ese escenario. 
Yo participé en la Convención Constitucional, en la 
cual planteamos de que el Estado debía declararse 
plurinacional y debía haber un reconocimiento de los 
pueblos indígenas, de su identidad y de su cultura. 
Estaban presentes todos estos elementos, pero sobre 
la base de participación en el Estado.

Nosotros analizábamos cómo estaba el globo 
terráqueo, cómo estaba América Latina, cómo 
estábamos nosotros, y si veíamos posibilidades 
políticas de cambios estructurales que nos permitieran 
una autodeterminación como algunos lo estaban 
planteando. Yo en lo personal pensaba que no. No 
porque no lo quiera, sino porque no estaban las 
condiciones. Pero había otro grupo menor, digamos, 
cuantitativamente, que planteaba otra variante, la del 
enfrentamiento al Estado capitalista. Son opciones 
y el derecho, yo no les niego el derecho a nadie. El 
derecho es algo inherente a las personas, a realizar 
actividades de carácter político, social, cultural, 
filosófico, las que les dé la gana. Pero había que 
optar por ese elemento que para mí es fundamental. 
Si íbamos a estar dentro del Estado o íbamos a estar 
en la vereda de al frente del Estado. Esos fueron los 
dos elementos que estaban. Pero, si tú te fijas en las 
vestimentas, en el uso de platería y de otros utensilios, 
los weño, por ejemplo, siempre han estado en todas 
las expresiones de carácter político. Pero el que dio 
mayor fuerza y puso mayor énfasis en la identidad 
y la cultura fue el Consejo de todas las Tierras con 
Aucan Huilcaman. Pese a que yo no comparto, debo 
reconocer que ellos se adentraron a las comunidades 

después de que no firmaran los acuerdos de Nueva 
Imperial con el presidente Aylwin, en el año 89, en 
la cual se comprometió a devolvernos las tierras a 
reconocimiento, cuestiones que hasta el día de hoy 
no pasan. Y Aucan, con un grupo de gente, se fue 
a trabajar en las comunidades y les dio un realce 
tremendamente grande, fue un aporte, digamos, 
al movimiento mapuche en general, al uso de la 
vestimenta, a retomar el We Tripantu, a retomar el palin, 
las costumbres de las familias, no para mapuchizarse, 
sino para rescatar, revivir y proyectar la identidad y la 
cultura. O sea, siempre ha estado presente, y yo creo 
que va a seguir estando presente.

Yo tengo mi Rütran de Rüxafe. Yo lo uso, pero en 
ocasiones contadísimas, y decidí no hacerlo hoy, 
no para menospreciar a los que estamos aquí, sino, 
sinceramente, creí que no era el momento, creí que 
había que buscar otro momento. Yo tengo mis joyas, 
tengo mis anillos, tengo mis pulseras, tengo todo. Tengo 
mis makuñ de rüxafe, tengo mis trariwe de varón. Tengo 
mis pañuelos, yo uso pañuelos azules, pero no era el 
momento. Yo creo que el uso se tiene que mantener, 
se tiene que proyectar y adaptarse a los nuevos 
escenarios, sobre todo con esto del cambio climático, 
si las temperaturas suben, el uso y función de las joyas 
va, evidentemente, a cambiar. 

Creo que no debiera haber restricción para el uso de 
la joya, debiera haber una dignificación del uso de esa 
joya en ese cuerpo. O sea, está dignificando algo. Me 
preocupa, sí, que se use —y ahí hay un desafío de quien 
compra una joya mapuche— sin saber el significado 
o qué quiere expresar la joya. En mi segundo viaje 
a Smithsonian, en Washington, estaba naciendo el 
famoso Museo Indioamericano, que tiene como cuatro 
o cinco subterráneos hacia abajo. La subdirectora 
del museo me fue a mostrar este tremendo edificio. 
Entonces, le pregunto yo ¿para qué están haciendo 
este tremendo museo? Me dio una explicación que 
a mí no me dejó satisfecho. Mientas caminábamos a 
través de las instalaciones, volví a insistir porque me 
mostró la maqueta de cómo iba a quedar el museo, y 

125CATÁLOGO

me indicó dónde iba a estar un stand pequeño para el 
pueblo mapuche. Entonces le pedí que me explicara 
por qué querían tener ellos ese museo. Me dijo: “¿no te 
das cuenta que con la globalización aquellos pueblos 
originarios de distintos continentes que no sean 
capaces de readecuarse y reacomodar su identidad 
y su cultura sin perder su base, van a desaparecer? 
Como nosotros sabemos que van a desaparecer, en 
el caso de América, queremos tener un stand de cada 
uno de los pueblos por si llegaran a desaparecer. Esa 
era la idea de Smithsonian, por eso hicieron el museo.” 
Entonces, me decía yo, si va a ser así, si va a ocurrir 
así, ¿de dónde debemos tomarnos nosotros? De la 
identidad y la cultura y ubicarlas en ese cotnexto, el 
contexto global.

Si nosotros nos atrevemos a ubicarnos en ese contexto 
—y le sumamos el Mapuzungun escrito, sin dejar el oral 
de lado—, estoy convencido de que el uso masificado 
de lo identitario que pertenece a un pueblo, lo va a 
favorecer en la proyección para finales de este siglo y 
en el siglo XXI.

Yo me atreví en el año 2011, hice un pequeño 
ensayo sobre la platería Mapuche y el significado 
de las joyas. No soy el único, José Quidel lanzó un 
tremendo libro muy bueno, hace menos de un mes 
en Temuco. Y es importante el tema en el sentido del 
uso. Si restringimos el uso a una burbuja solamnete, 
a nuestras ceremonias, la tendencia es que vayamos 
a desaparecer. Y ahí tenemos que hacer uso de todo. 
Tenemos que hacer uso de los cibernéticos, de los 
auditivos, de los audiovisuales, de los gráficos, del 
cine, de la construcción, de las exposiciones, de 
los conversatorios como este. Justamente para no 
desaparecer, para mantener ese elemento vivo. Y los 
articuladores de ese proceso debemos ser nosotros 
mismos. Ahora, si tenemos el apoyo de personas que 
no sean mapuche, pero que se interesen y quieran 
apoyar, por favor. Y si hay algunos que quieren hacer 
uso de joyas y de otros, por favor. 

Tupu 
Platería mapuche

Colección Patrimonial
Fundación Artesanías de Chile



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR126 CATÁLOGO 127126 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR 127CATÁLOGO

Creciendo entre fibras
L A  T E X T I L E R Í A  Y  L A  A G E N C I A  D E  L A S  M U J E R E S  AY M A R A 
PA R A  V I V I R  L A  S E G U N D A  M I TA D  D E L  S I G LO  X X

Lucrecia Conget: Buenos días. Les agradecemos 
por acompañarnos. Queremos agradecer a Vivian 
Gavilán y a Gladys Huanca por aceptar participar 
en este conversatorio para visibilizar, a través de sus 
experiencias, los procesos de resiliencia y agencia 
que han tenido las mujeres aymara a partir del oficio de 
la textilería. Este conversatorio lo hemos proyectado 
con el objetivo también de profundizar y promover 
reflexiones en torno a los contenidos que se presentan 
en la exposición que tenemos actualmente en el Centro 
Cultural La Moneda que se llama “Persistir, Dignificar 
y Transformar: Pensar la artesanía a 50 años del Golpe 
de Estado”. Vamos a dar inicio a este conversatorio y 
presentar a las protagonistas de este diálogo. 

Gladys Huanca, maestra artesana textil aymara de 
Arica. Reconocida por sus finos tejidos en fibra de 
alpaca hilada a mano y confeccionados en telar de 
pedales. Heredó el oficio textil de su madre y de su 
abuela. Por una década formó parte de la primera 
organización de mujeres tejedoras aymara Kantati. 
Hoy, al frente del taller familiar Warmi Ampara Manos de 
Mujer, realiza un trabajo que se distingue por la paleta 
de colores que usa en sus tejidos, la que revitalizó de 
antiguos textiles precolombinos andinos. Destaca 
también su búsqueda permanente de experimentación 
con el fin de lograr técnicas perfectas de teñido y unión 

de piezas. Obtuvo el sello de excelencia en la artesanía 
en el año 2011 y 2017.
Vivian Gavilán, antropóloga de la Universidad de 
Chile, Magíster en Antropología Social por la Facultad 
Latinoamericana de Ciencias Sociales FLACSO, 
y Doctora de Antropología y Comunicación de la 
Universitat Rovira i Virgili. Se ha desempeñado en 
organizaciones no gubernamentales como el Centro 
de Investigación de la Realidad Nacional CIREN, 
el Programa de Estudios para la Mujer Campesina 
Indígena PEMSI y el Centro de Estudios de la Mujer 
CEM. Fue fundadora del Taller de Estudios Andinos, 
instancia que lideró el trabajo organizativo de 
mujeres. Cuenta con artículos y capítulos de libros 
que versan sobre relaciones de género, etnicidad y 
salud intercultural en el norte chileno. Es autora del 
libro, entre otros, “Mujeres Aymara y Producción Textil: 
El Altiplano de Tarapacá”, publicado en 1985 por el 
Centro de Estudios de la Mujer. Dicha investigación fue 
muy relevante para la curatoría de la exposición que 
tenemos hoy en el Centro Cultural La Moneda, en la 
cual también se presentan testimonios audiovisuales 
de Gladys. Agradecemos a las dos por su aporte para 
este conocimiento en torno a las artesanías y lo que 
ocurrió en el norte con las comunidades artesanas en el 
contexto de dictadura. Muchísimas gracias a ambas.

Gladys Huanca, maestra artesana textil aymara

Vivian Gavilán, antropóloga de la Universidad de Chile

Moderadora: Lucrecia Conget, Subdirectora de Culturas Fundación Artesanías de Chile

12 de septiembre de 2024

Hija de Gladys Huanca tejiendo a telar.

Agrupación de artesanas aymara Warmi Ampara.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR128 CATÁLOGO 129128 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

No me quiero extender más porque queremos 
escucharlas a ustedes. Vamos a organizar el 
conversatorio de la siguiente forma: primero Gladys 
y Vivian van a conversar para posteriormente abrir la 
conversación al diálogo.

Vivian Gavilán: En primer lugar darle las gracias a 
las organizadoras de este evento. Nos cuesta mucho 
encontrarnos, a pesar de que vivimos bastante cerca 
las dos. Nunca hemos tenido el suficiente tiempo para 
poder pensar la trayectoria que hemos seguido, sobre 
todo desde el punto de vista de la participación social 
y política en Arica, en la Región de Arica y Parinacota, 
y también en nuestras vidas. Porque como mujeres no 
sólo hemos trabajado en torno a actividades laborales, 
sino que siempre se nos mezclan las vidas personales y 
hemos estado ahí en todas. 

Gladys Huanca: Sí, han sido muchos años de trabajo 
en conjunto. Creo que igual ha sido muy importante 
el apoyo del Taller de Estudios Andinos donde está 
Vivian. Fue un equipo hermoso, de mucha confianza 
para nosotras, las mujeres que bajaron del altiplano a la 
ciudad, y para muchas mujeres también que vivían en 
el mismo altiplano. Entre fines de los ‘70s e inicios de 
los ’80s, las mujeres principalmente trabajaban el tema 
textil en su territorio, porque es allá donde se hace la 
transmisión del saber textil, de todo lo que es el tejido 
tradicional principalmente, de qué es lo que significan 
las kisas, y por qué tengo que poner una kisa antes que 
otra. Una kisa es una degradación de color y eso es 
importante en todas las prendas tradicionales.

Vivian Gavilán: Justamente lo que estás planteando, 
Gladys, es la primera parte de nuestra exposición, 
que siguiendo la lógica del contexto en el cual nos 
convocan la llamamos “Persistir”; la segunda va a ser 
“Dignificar” y, la tercera parte, va a ser cómo pensamos 
“Transformar”, o en qué momentos nos ubicamos en 
las búsquedas por establecer cambios en nuestra 
posición. Entonces, cuando hablamos de lo que Gladys 
estaba mencionando, justamente es el persistir: porque 
lo que ha señalado son prácticas que se pueden 

comprender dentro de la epistemología indígena y que 
llevan adelante las mujeres en el siglo XX. 

Yo quiero que compartamos nuestras ideas en torno 
a la “artesanía” como noción moderna de la sociedad 
europea, desde el provincianismo europeo, que hoy día 
es muy criticado: porque detrás de eso hay procesos 
racistas, etnicistas que me gustaría abordar en el 
contexto del concepto de persistir.  

Personalmente, me molesta el término artesanía, 
porque la artesanía es un proceso secular que instaló 
la industrialización en Europa y ese concepto deja 
fuera los saberes y todos los procesos tecnológicos 
que las mujeres recibieron de sus ascendientes. Hay 
múltiples generaciones que, a través de la praxis y a 
través de la memoria oral, han transmitido una forma 
de estar en el mundo. Entonces, rescato la necesidad 
de que en este país, en América Latina y en el planeta 
en general, se reflexione sobre el hecho de que aquí 
hay saberes y técnicas muy complejas. Voy a enunciar 
algunos componentes que tú venías señalando para 
que compartamos.

¿Por qué hablamos de epistemologías de 
conocimientos complejos? Porque el tejer, en la 
sociedad contemporánea, solamente se puede 
comprender si consideramos todos los miles de años 
de los seres humanos, en especial de las mujeres, 
en el Sur Andino. Desde la construcción de esta 
recuperación de esta historia, han habido muchos 
conocimientos que hoy día son necesarios, por 
ejemplo, todos los estudios que hicieron del quipu. Las 
y los arqueólogos, historiadores y colegas nuestras 
que se interesaron por esta materia a mediados de los 
‘50s, en general, han dicho que los hilos procesados 
de camélidos son fundamentales para el desarrollo 
que alcanzaron las sociedades prehispánicas. ¿Por 
qué? Hemos descubierto que el textil está compuesto 
por principios estructurales. Uno son los hilados; el 
hilado y el torcido. El otro es el concepto de chinu, las 
matemáticas para componer la pieza textil. Y el tercero, 
el color. Son los tres principios que comunican, que 

129CATÁLOGO

narran, que cuentan, que es como la ciencia, podríamos 
decir, aymara. 

Entonces, el torcido es un principio básico para 
componer el quipu, que es el término quechua para 
chinu, el concepto de unidad matemática. 

Gladys Huanca: El torcido es importante, 
principalmente, para las piezas tradicionales porque 
tiene que ser muy torcido, en lo posible con agua 
para que el tejido tenga durabilidad en el tiempo y, 
además, para que el tejido quede muy parejo. Un tejido 
tradicional que no esté bien torcido, no queda bien. Por 
eso es importante el tema del torcido, principalmente, 
porque el hilado tiene que ser un hilado parejo, finito, 
muy delgadito y siempre en dos cabos. Nosotros nunca 
tejemos en un cabo, siempre en dos cabos o en un 
chinu, podríamos decirlo también, y el componente 
completo del tejido tiene que ser del mismo torsor. 

Vivian Gavilán: Las abuelas y los abuelos de acá, de 
esta región, en el tiempo prehispánico durante el siglo 
XIX y gran parte del siglo XX hasta los años ‘50s, de 
una manera un poco distinta y más compleja, todavía 
tejían hilos en S o en Z, a la derecha o a la izquierda. Y 
eso tenía un significado: por ejemplo, todo lo que está 
asociado a la muerte se tuerce a la izquierda.

Gladys Huanca: Al revés (a la izq.) le decimos nosotros.

Vivian Gavilán: Y los hilos que se usan en los rituales 
para la turca también son al revés, pero todos los tejidos 
que se usan cotidianamente son a la derecha. 

Entonces, el tipo de torcido es muy importante porque 
significa algo, es posible interpretarlo. Lo que señalaba 
Gladys respecto de la matemática está básicamente en 
el concepto de chinu.

Gladys Huanca: Un chinu es un par de hilos, o sea, dos 
hilos. Se contabiliza de esa manera. Nosotros, como 
pueblo Aymara o para las tejedoras, siempre se cuenta 
en par o chinu. Para el occidentalismo es un par, no 

vamos a contar nunca en impares, que un impar es un 
ch´ulla. Un ch’ulla significa que está solo, tres o la mitad. 
Un tejido nunca puede terminar en ch’ulla,  siempre 
tiene que terminar en par, porque es complemento. En 
el lenguaje del tejido tradicional y, hoy en día también 
en el tejido más contemporáneo, siempre vamos a tejer 
en par, porque si no, estás solo. Y nunca puedes estar 
solo, siempre tienes que estar en par. Nunca estás en 
ch’ulla, siempre estás en chinu.

Vivian Gavilán: Claro, entonces nosotros hemos dicho 
que también los matemáticos que estudiaron textiles 
en las comunidades antiguas, hablan de esta idea de 
contabilidad, de estar en el mundo, de cuantificar la 
realidad. Una cuestión abstracta, muy compleja. 

Ch’ulla es un concepto clave, como decía Gladys, 
porque es la mitad de algo, entonces se cuentan los 
hilos en pares e impares. Entonces maya, chinu, chullani 
van a contar siempre él solo como ch’ulla. No hay 
forma de contar de otra manera. No existe el conteo 
occidental 1,2,3,4. Siempre va a ser todo par. Entonces 
es un concepto que cuantifica y cualifica y está 
presente en toda la vida, como dice Gladys.

Por ejemplo, Gary Urton que es especialista en quipus 
en el mundo, viene de la matemática y derivó en la 
arqueología, ha estado toda su vida estudiando los 
quipus y él habla del concepto de ch’ulla y el concepto 
de ch’ullantin cuando se emparejan. Ch’ulla que 
significa sin pareja y ch’ullantin en quechua, es un 
principio para comprender lo que dicen los quipus. 
Y los quipus hablan de tradiciones orales de una 
generación a otra, son narrativas de los nudos. También 
cuentan: son registros de cuántas llamas, cuántas 
personas hay, como impuestos internos de la época 
antigua. 

Lo otro complejo es explicar que es un chinu, porque un 
chinu puede tener un par de hilos hasta dieciséis hilos 
que se cruzan, y sigue siendo uno solo dependiendo 
de la pieza textil. Pero a la lógica que nos enseñaron 
en las escuelas desde Europa, desde la matemática es 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR130 CATÁLOGO 131130 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

difícil de comprender. Solamente en la tecnología de la 
composición de la pieza textil se entiende. Pero si eso 
lo trasladamos a otras formas de entender el mundo, 
de estar en el mundo, es un concepto muy abstracto 
no es literal, no está ahí, sino que es una forma de 
comprender y eso es en lo que me baso para decir que 
no me gusta que digan artesanía. 

Gladys Huanca: Claro, porque no es solamente 
artesanía, es el traspaso de técnicas ancestrales. Le 
han dado el nombre que han querido y nosotros nunca 
hemos dicho nada porque siempre dicen, no, es que 
ustedes no saben, pero nosotros sí sabemos cuál es la 
composición de un tejido, cuál es la composición de 
un de una faja o de una llijlla, no se llama aguayo. Cuál 
es la composición de una talega por qué se hacen en 
colores distintos, por qué una faja es tradicional para 
guardar la semilla, otro para uso diario; cada pieza tiene 
un significado, un porqué y un para qué. 

Vivian Gavilán: Complementando lo que dices, por 
ejemplo, en quechua las piezas en Tarabuco, ahí 
se registró el lutu k’uychi y el puka/kamaq k’uychi. 
Nosotras decimos kisa y, por ejemplo, acá en el alto 
Tarapacá el color se denomina k’ura, que se refiere a 
tonos naturales del vellón de camélido y pana para los 
tonos de colores. Por lo tanto, hay kisas k’ura y kisas 
pana. Entonces, el el vellón de los camélidos naturales 
provee de una gran variedad de colores que se 
inscriben en el concepto de k’ura. Por ejemplo, ch’iara 
es negro, janq’o es blanco, chumpi es café, qosi es ocre 
y oqe es gris. Son los cuatro colores que van a significar 
cosas y, de cada uno, va a haber kisa. Al contraste 
se denomina lak’a y que tiene significados también 
importantes para comprender que van a contener esas 
talegas, para qué se va a usar y cuándo se va a usar. 

Entonces el hilado y el torcido, la cantidad de chinu, 
cómo se compuso en términos matemáticos la pieza 
asociada a los colores, cuántos chinu tiene que tener, 
por ejemplo, una faja kimsa ch’uru. Se compone 
siempre desde una estructura, un sistema. La boca se 
llama lak’a en aymara y son las orillas del tejido. La boca 

no permite otro color, ha ido variando en el tiempo, con 
el racismo y el etnicismo han provocado que se vayan 
perdiendo estos saberes, entonces la boca las orillas 
siempre van a soportar rojo y café nunca otro color. Y, 
lo que acompaña en las fajas tradicionales a la orilla 
-lak’a- es el linkhu y siempre se va a componer de un 
conjunto de chinu de colores determinados. El uso de 
los colores puede variar también de acuerdo a la familia 
o las comunidades. Se especifica por comunidad 
muchas veces. 

El ch’uru que es un concepto muy interesante que 
se opone al de pampa, no solamente está en los 
tejidos, sino que es un concepto que se traslada a la 
organización de las parcelas de los campos, etc; y 
entonces se va componiendo de acuerdo al resultado 
final como decía Gladys. Ch’uru es el fondo del tejido, 
tiene que ir contrastando para que se vea la figura, el 
ch’uru es el cajón. En este caso el kimsa ch’uru y, otro 
más complejo que el pusi ch’uru, son las fajas. Por lo 
menos en Isluga y Cariquima, que han tenido más alta 
complejidad en los últimos años. Pero esto es complejo, 
en la pusi ch’uru antes había más tejidos así, pero se ha 
ido perdiendo cada vez y son pocas las mujeres que 
lo realizan. 

Vamos a partir el punto dos que es “Dignificar”.
Entendiendo lo que es la textilería, conversemos 
sobre lo que hemos hecho para recuperar saberes, 
para dignificar el trabajo femenino en una sociedad 
altamente racista y etnicista. Nos vamos a detener 
un poco en lo que hicimos durante los tiempos de la 
dictadura civil y militar. 

Lo primero, es sobre la importancia que tiene para las 
mujeres el proceso migratorio de las comunidades a 
la ciudad de Arica e Iquique.  Aquí recordemos que el 
puerto libre aceleró los procesos de la profundización 
de la mercantilización de la economía, por lo tanto, 
fue mucho mucho más fuerte en ese periodo y afectó 
mucho a las comunidades del altiplano de donde es 
Gladys, aquí en Arica.

131CATÁLOGO

Gladys Huanca: Aquí en Arica en la comuna de Putre y 
General Lagos,  la migración inicia más o menos en los 
años ‘70s. Nosotros teníamos acá la Junta de Adelanto 
que trabajó por muchos años en el altiplano haciendo 
distintos estudios, principalmente, en la comuna de 
Putre, de donde soy yo. Muchas personas trabajaron 
en la Junta de Adelanto en un espacio donde estaban 
y hacían los estudios de los camélidos, de las ovejas 
que teníamos y de los pastizales. Ya a los inicios del 
setenta se termina el proyecto de la Junta de Adelanto. 
La institución le dice a todos los trabajadores, en su 
mayoría eran hombres que venían de Parinacota, 
Chucuyo, de Guallatiri, de todos los pueblos casi, si 
ellos quieren quedarse arriba (altiplano) o se vienen a 
Arica a continuar trabajando con la Junta de Adelanto, 
pero aquí en Arica en otros oficios. Aquí ya no era 
trabajo con las llamas, sino que eran jardineros. Ahí 
inicia una migración en donde las familias querían que 
sus hijos estudiaran, porque en esos años, de donde yo 
vivía o donde mis padres vivían, la escuela más cercana 
estaba en Guallatire y eso eran como siete kilómetros 
de camino. Tampoco habían internado ni nada y ese 
caminar de siete kilómetros era peligroso. Entonces 
muchos bajaron a trabajar a Arica y ahí inicia todo el 
tema de la migración donde nos traen a muchos niños 
y también empieza un trabajo con las mamás y las 
abuelas trabajando en las casas; lo mismo que hacían 
arriba (altiplano) pero la hacían en las casas hilando, 
tejiendo, hablando en Aymara. Yo tuve a mis padres 
que eran los dos hablantes y eso era enriquecedor para 
los que estábamos con ellos alrededor. Entonces ahí 
no se pierde completamente la técnica del tejido. Nos 
enseñaban todo el tema de la estructura del tejido de 
las frazadas principalmente, mi mamá hacía muchas 
frazadas y de colores. Entonces en vacaciones se subía 
al altiplano, en vacaciones de invierno o de verano se 
subía a estar con los animales, con los abuelos, con las 
abuelas, con toda la familia que no bajó del altiplano 
a la ciudad. Entonces ahí se enriquece más porque 
ahí estaban todas las ceremonias. Las ceremonias 
de la marcación del ganado, de las cruzas, porque 
antiguamente yo me acuerdo que mis abuelos hacían 
unas cruzas dirigidas. Entonces las alpacas y las 

llamas nunca tenían dos colores, todos eran colores 
nítidos, porque era una cruza dirigida, o sea, el blanco 
con el blanco, el negro con el negro, para que así no 
tuviéramos esta cruza extraña.

Uno aprende de eso y después empieza también este 
trabajo en la familia. Luego uno lo traspasa. Vimos cómo 
pudimos generar ingresos para las familias, vendiendo 
estos productos que para nosotros eran utilizados o 
utilizables para nuestro pueblo, para nuestra familia, 
pero no así para el común de los chilenos.

Vivian Gavilán: Sí, esa parte que cuenta Gladys 
es Arica, en los primeros años de los ‘70s. Yo me 
encontraba en Iquique y estudiando en Santiago pero 
siempre quería ir al altiplano y, finalmente, pude ir el 
año 1977 por primera vez. Era un tiempo en el que en 
la Universidad del Norte en Iquique —a través de su 
tradición en el trabajo antropológico y folclórico—, 
crearon el Centro de Isluga de Investigación. En él 
estaban unos antropólogos muy pioneros y produjeron 
muchos artículos. Gabriel Martínez con Verónica 
Cereceda le dieron importancia, fueron los primeros 
que trabajaron la textilería en este en este marco que 
estamos hablando hoy día. Fueron muy resistentes a la 
dictadura y por eso Gabriel después no fue contratado 
por esta Universidad. La represión no lo permitió. Desde 
1975 hasta 1980, más o menos, crearon un programa 
—antiguo, de la década de los ‘60s, que estaba en 
Putre—, pero aquí generado por la Universidad del 
Norte, que consistía en contratar a especialistas para 
generar etnodesarrollo, con posibilidades de recuperar 
historia, procesos, actividades agropecuarias. La 
textilería allí cumplió un rol central. Entonces, el Centro 
Isluga de Investigaciones recogió la necesidad de 
los pueblos de tener dinero porque ya no alcanzaba 
con la quinoa y la papa, había que tener dinero para 
comprar los útiles escolares, para los fideos y el arroz. 
Necesitaban dinero, todas las familias de Isluga y 
Cariquima pedían que les ayudaran, pero el Centro 
Isluga fue de Isluga solamente, entonces les pedían 
que les ayudarán a comercializar sus productos. El 
Centro Isluga ayudó a comercializar lana, tejidos, y 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR132 CATÁLOGO 133132 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

quinoa principalmente. El centro era como un centro 
de comercialización también y eso duró hasta los 
años ‘80s, hasta que lo cerraron por necesidades de la 
empresa. 

La dignificación es lo que cuenta Gladys acá en 
Arica: el trabajo en casa que después se repite en 
Alto Hospicio, en Pozo Almonte. Pero en Iquique, las 
actividades para recuperar la tradición era el tejido, 
para que las mujeres aporten a los ingresos del hogar. El 
Centro de Isluga, que vendía en Santiago y en Iquique, 
tenía una tienda en calle Baquedano, por donde estaba 
la norte, y después se trasladó al ferrocarril. Vendía 
productos artesanales.  Desde los 70’s llega la dictadura 
y empieza a meterse CEMA Chile que —si bien los 
CEMA son creados tempranamente en los años ‘30s— 
con la dictadura, para el altiplano adquieren la intención 
de controlar a la población, fue la época más racista.

Gladys Huanca: Y la más dura también. 

Vivian Gavilán: Sin embargo, no todos los aymara 
comprenden porque, sobre todo en la comunidad 
de Colchane, hay una buena percepción de ese 
tiempo. Pero efectivamente los CEMA Chile no tenían 
ninguna preocupación por la producción textil ni por 
comercializar esa producción para un ingreso familiar. 
Eso es importante, porque en ese contexto  las ONGs 
—que yo también fundé y formé parte de las de Iquique 
y luego la de Arica—, intervenieron en las comunidades 
con este objetivo de dignificar, valorar, volver a valorar 
lo propio.  Pero, sobre todo, un aspecto interesante 
era que habíamos comprendido que los aportes de 
las mujeres a la economía familiar era una cuestión de 
vida o muerte. Porque el que la mujer no aportara —a 
diferencia del modelo de hogar obrero que impulsó 
el Estado desde el inicio del capitalismo, de la mujer 
en la casa y el obrero trabajando—, era complejo para 
su identidad, para su proceso de autoafirmación. 
Entonces, la dignificación es valorar no sólo la tradición 
textil, sino dignificar el trabajo de las mujeres. 

Esa era nuestra apuesta como ONGs. En tanto que el 
CEMA Chile y la política de la dictadura era todo lo 
contrario. La importancia era la seguridad nacional, la 
geopolítica, la “chilenización” de un sector que ellos 
consideraban que tenía que modernizarse, tenía que 
ser chileno porque estaba cuestionada su adhesión a la 
nación. Entonces, todas las actividades eran para quitar 
todos los aspectos del indígena. Se prohibió el aymara 
en las escuelas de concentración fronteriza, que fue 
el modelo para chilenizar. Se crearon los internados, 
uno en Putre y otro en Colchane en el norte grande. Sin 
considerar que hubo apoyo de la iglesia. 

Gladys Huanca: Sí, nosotros aquí no tuvimos CEMA 
Chile. Y si es que hubo, no eran para las mujeres 
aymara, sino que para la población en general. Había 
todo tipo de manualidades, principalmente, tejidos 
a palillo y tejidos a crochet. Pero el tejido o hilado 
lo compraba en esos años SERCOTEC. Compraba 
las lanas, el vellón y, principalmente, los tejidos y las 
frazadas. Casi todas las mujeres lo que más hacían eran 
frazadas. Y después tuvimos a CARITAS Chile que no 
trabajó con personas individuales, sino que con grupos 
de mujeres. Podía ser un grupo familiar o un grupo de 
mujeres de distintos pueblos que se unieran para poder 
trabajar. Pero, principalmente, se vendía el hilo y la lana; 
en madejas o en conos.

Ahí se aprendió a formatear, se aprendió a hacer el 
lavado, que nos costó mucho. El lavado de la fibra de 
alpaca no es fácil de hacer, para que quede esponjoso 
y bonito, había que usar distintas técnicas. Y eso fue 
más o menos hasta el año 1989, más o menos, que 
CARITAS ya no nos compró más. Luego llegó el TEA 
(Taller de Estudio Andino).

Vivian Gavilán: Quiero detenerme aquí para 
darle los créditos a mis compañeras de Santiago, 
maravillosas. Cuando ya venía trabajando con mujeres, 
me convocaron a Santiago. Era ya el movimiento 
feminista de Santiago, antidictadura. Había empezado 
la resistencia oficial a nivel nacional. Siempre hubo 
resistencia, pero en términos de participación de las 

133CATÁLOGO

mujeres propiamente, se creó el Círculo de Estudio de 
la Mujer bajo el cobijo del Cardenal Silva Enriquez en la 
Vicaría. De allí surgieron un montón de ONGs parciales 
financiadas por la Cooperación Internacional a favor de 
los Derechos Humanos en Chile. El mundo internacional 
estaba muy sensibilizado con lo que estaba pasando 
acá, la violencia que se generó. Entonces, hubo 
muchos recursos de la Cooperación Internacional que 
permitieron crear una Unidad para la Mujer Campesina 
Indígena que me apoyó para trabajar con mujeres del 
altiplano de Isluga y Cariquima.  

Ahí entonces vinculamos a las mujeres de Isluga 
y Cariquima con la red nacional de mujeres en 
contra de la dictadura, a través de la textilería y la 
participación social en eventos, talleres, formación 
de liderazgo, etc. Cuando estábamos en eso, nos 
vinimos a Arica y creamos el Taller de Estudio Andino 
(TEA) y empezamos un trabajo de promoción de la 
organización y de la participación social de las mujeres 
a través de la puesta en valor de sus saberes. 

Paralelamente, trabajamos aspectos técnicos, en 
escuelas de liderazgo y en desarrollar, a partir de las 
propias iniciativas, innovaciones que pudieran permitir 
aumentar los ingresos familiares.

Ahora bien, si nosotros pudiéramos compararnos con 
la inversión que hoy hace INDAP en comunidades 
para promover la textilería o SERCOTEC, yo creo que 
ni siquiera alcanzábamos el 5% de lo que invierte el 
Estado de Chile. Porque era un trabajo muy distinto, 
había una mística, nosotros nos veíamos ocho horas 
diarias. Trabajábamos sábado y domingo.

Gladys Huanca: Es que había un compromiso 
también, en donde nosotras necesitábamos este 
apoyo y ustedes que, de alguna forma, nos apoyaron. 
Estábamos siempre juntas trabajando en los talleres 
formación, como también en los talleres en donde 
hacíamos los rescates de distintas cosas como, por 
ejemplo, los colores o el teñido. Ya han pasado más de 
treinta años y la paleta de colores de teñido vegetal 

no ha cambiado desde ese entonces hasta el día de 
hoy. Nosotras con Anita María hicimos un trabajo de 
aprendizaje, de ver cómo puedes teñir con todos los 
vegetales del altiplano, qué colores puedes lograr con 
todo eso y cómo puedes encontrar también un fijador 
para la fibra de alpaca, porque la fibra de alpaca es un 
pelo, entonces es difícil de teñir. Cómo logramos sacar 
todos los mostaza, los verdes, los café rojizo, etc. Toda 
la paleta de color que de hace treinta años hasta ahora 
se maneja, no cambiado. 

Vivian Gavilán: Eso es importante decirlo y también lo 
que experimentamos en Santiago con los teñidos de 
químicos, eso fue otra tarea y otro desafío. 

Gladys Huanca: Antiguamente, mis abuelas y mi mamá 
teñían con solferino. Esa era una anilina que se traía de 
Bolivia o del Perú, que se vendía en las ferias fronterizas. 
Aquí nosotros tenemos Chungará, la feria de Caquena, 
tripartito, y se hacía una por el lado de Guallatiri 
también. Todas las personas iban a estas ferias y 
ahí hacían los intercambios. Muchas veces no eran 
compras sino que eran intercambios. Ahí se compraban 
las anilinas pero, principalmente, eran las anilinas 
para hacer los chimpus para marcar los animales, las 
alpacas en el tiempo del floreo. Por lo tanto, todos se 
teñían con eso pero el teñido con este tipo de anilinas 
no era duradero en el tiempo porque con el lavado 
siempre se iba perdiendo el color. Después, cuando 
empezamos el rescate de todos los colores, se hizo 
un trabajo muy específico y especial con distintos 
químicos. La única que logró darnos la receta de 
todos los colores y lo que nosotras necesitábamos en 
ese entonces, fue la química de HT. Cómo se lavaba 
también, cómo quedaba mejor lavado. Porque antes se 
lavaba con cualquier detergente. Descubrimos en esa 
oportunidad que no era lo más óptimo, porque las lanas 
se van comprimiendo a medida que uno va lavando. 
Entonces, ahí nace todo el tema del lavado, ovillado y 
del mejoramiento de las fibras de alpaca, de la calidad, 
de cómo podíamos poner un producto en el mercado 
con una mejor calidad, principalmente, con el hilo. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR134 CATÁLOGO 135134 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Vivian Gavilán: Empezamos a apoyar este proceso 
tomando en cuenta toda la cadena de trabajo. Por 
ejemplo, apoyamos a algunas comunidades con las 
cuales estamos más permanentemente en contacto, 
con la esquila porque se esquilaba con lata y cuchillo. 
Había una línea de trabajo con un veterinario en el 
TEA que apoyaba los procesos de mejoramiento de 
esquila, con talleres de capacitación de expertos 
del sur del Perú que venían a enseñar a las mujeres. 
También trabajamos con ellas el lavado del vellón que 
no nos resultó nunca, porque no se lava el vellón, se 
lava el hilo pero no el vellón. Experimentamos mucho, 
tuvimos aciertos y tuvimos desaciertos. Pero la idea 
era recuperar ese saber y esas técnicas, que la lengua 
aymara fuera también valorada a través del hacer textil 
porque estaba prohibida. Era un contexto muy difícil.

En las redes nacionales, al principio, se vendía lana 
porque solo habían tejidos tradicionales en el Museo de 
Arte o en la Feria Bustamante. Partimos mucho tiempo 
yendo primero por grupo, llevábamos sacos de tejidos 
de un montón de familias, después fue disminuyendo la 
participación colectiva. 

Quiero destacar que en el tiempo de la dictadura, con 
las redes nacionales íbamos a Santiago a compartir 
con otro grupo, por ejemplo, la lana que se mandaba 
de acá se iba a la Vicaría norte, porque allá estaba 
el programa de la Fundación MISSIO de Alemania, 
donde trabajaban puras mujeres tejiendo, porque la 
industria se acabó y quedó cesante todo Conchalí, 
toda la zona norte. Entonces, la iglesia apoyó a las 
mujeres para generar ingresos. Ellas recibían lanas del 
sur y lanas del norte y tenían acompañamiento también 
para hacer arpilleras y suéteres para Alemania. Ahí 
hubo intercambio de muchas experiencias sobre la 
participación de nosotras como mujeres. Hubo mucha 
solidaridad. Hicimos talleres para comercializar en 
la comunidad del altiplano, talleres de contabilidad 
básica para vender rápido: con prácticas que se 
estaban haciendo también en Cusco bajo un principio 
de contabilidad. Buscábamos dignificar a las mujeres, 
porque ya en ese tiempo se sentían muy disminuidas 

por no saber firmar. Trabajábamos para lograr lo que 
ellas querían: saber realizar las cuatro operaciones 
matemáticas, que las sabían, pero había que traducirlas 
al sistema europeo que nosotros seguimos.

Gladys Huanca: Claro, y eso es súper importante 
porque todas las mujeres que saben tejer a telar, ya 
sea telar tradicional o el telar de pino, todas saben las 
cuatro operaciones matemáticas. Porque para tejer 
hay que sumar, restar, multiplicar y dividir. Entonces, 
inconscientemente, las mujeres aymara que sabían tejer 
a telar, también sabían realizar las cuatro operaciones. 
En la práctica, no sabían realizar una operación escrita 
en un cuaderno o identificar los números. Porque 
nosotras trabajamos en pares o chinus, entonces eso 
era muy complicado. Por eso fue súper importante 
trabajar con ustedes y aprender de lo que significaban 
los números matemáticos más occidentales. 

Vivian Gavilán: Exacto. Y, también, eso que tratamos 
de hacer con el museo, de tratar de recuperar técnicas 
ya perdidas, siempre fue inspirándonos en esta historia 
de tradición textil.  Nos puedes contar un poco la 
experiencia del Kantati para poder enseñar a tejer fajas 
acá en Arica. 

Gladys Huanca: Bueno, el Kantati nace en la década 
de los ‘80s con 69 mujeres, después de 2 o 3 años de 
capacitación, de conocernos y de saber identificar 
cuál era nuestro objetivo todas juntas. Teníamos socias, 
principalmente, del sector sur; Cariquima, Isluga y 
Pozo Almonte. Mayoritariamente todas sabían el tejido 
tradicional. Fue un trabajo difícil porque, primero, en 
conjunto teníamos que saber tomar decisiones y, 
en segundo lugar, fue complejo también porque las 
reuniones eran muy acotadas. Estábamos en plena 
dictadura y no podíamos constituirnos como lo que 
nosotros queríamos, sino que, finalmente, en ese 
entonces lo que más se adecuaba a nosotros era 
hacer una cooperativa. Ya constituidas, estábamos 
muy felices. Apoyadas por el TEA, hicimos un trabajo 
muy bonito, en donde se hizo el traspaso del tejido 
tradicional de madre a hija. Juntamos a todas las 

135CATÁLOGO

jóvenes y niñas que querían aprender, les compramos 
todas las kisas, les compramos las lanas y todos los 
utensilios completos para que las niñas pudieran 
aprender, no solamente a tejer, sino que también el 
vocablo del textil. Aprendieron a hilar, a tejer. Fue un 
trabajo, más o menos, de 10 años. Aprendimos a teñir 
con junto, también aprendimos a hacer selección de 
fibras. Para ese entonces, además del tejido tradicional, 
también aprendimos a hacer uno más contemporáneo, 
porque para nosotras era fácil y, además, porque era 
usable para todos.  

Los primeros años en que fuimos a la Feria UC, se 
vendía mucho la faja y la inkuña, porque llamaba mucho 
la atención por el colorido que tenía. Pero después 
nos dimos cuenta que estas obras, las personas las 
compraban sólo una vez, y poco a poco fue bajando 
la cantidad de productos que se podían vender en 
la feria. Por eso comenzamos a hacer un tejido más 
contemporáneo. Hicimos el tejido que se está usando 
ahora. Eso nace, inicialmente, en un telar de cuatro 
estacas, no en ese telar que se usa ahora (telar maría). 
Y en el telar de estacas era difícil porque había que 
llevar una orilla pareja y la lana que se usaba ya no 
era un torcido duro, sino que era uno más blandito. 
Entonces costaba mucho. Se hizo un trabajo “de chino” 
podríamos decir, en donde teníamos que aprender a 
hacer estos tejidos, de tal manera que, fuera agradable 
para las personas que lo usaran. Empezamos a hacer 
los chales, bufandas, ruanas y ponchos. En ese 
entonces estaba la cooperativa Almacén Campesino a 
nivel nacional. Esta cooperativa agrupó a artesanos y 
artesanas de todo Chile y de todas las áreas. 
 
Vivian Gavilán: Eso fue promovido por el CEM, Centro 
de Estudios de la Mujer. 

Gladys Huanca: Claro. Entonces ahí había cerámica, 
orfebrería, textilería y madera. Era un espacio muy 
bello. Y nosotras empezamos a entregar a las mineras y 
vender ahí en la cooperativa, pero a veces no se vendía 
mucho, porque, por ejemplo, los textiles eran muy 
pesados, más duros y, por más que nosotras tratáramos 

de que no fuese así, no logramos llegar al punto. 
Hasta que a una de las socias se le ocurrió trabajar 
directamente en un telar de pedal, a raíz de un pedido 
grande que nos llegó. Ese telar, era sólo utilizado 
por los hombres, para nosotras las mujeres estaba 
prohibido usarlo. Pero nosotras éramos muy porfiadas, 
lo comenzamos a utilizar igual. Se hizo mucho trabajo 
durante esos años, y puedo decir que, la forma de 
trabajo se ha mantenido a pesar del paso del tiempo. Ha 
tenido pocas modificaciones.
  
El TEA fue un gran aporte para nosotras porque nos 
ayudó a crecer y a formarnos como tejedoras, logrando 
leer en español y también como dirigentes sociales, no 
dirigentes políticos.
  
Vivian Gavilán: Cuando Gladys se refiere a dirigentes 
políticos habla de los relacionados a partidos políticos. 
Pero en ese momento hubo muchas transformaciones 
en las relaciones de poder. Para mí, Gladys es un 
modelo ejemplar de lo que se llama hoy en día 
“empoderamiento de la mujer” porque hay autonomía y 
decisiones para el bienestar de ella y de su familia. 

Hubo muchos conflictos entre las parejas y las 
personas que eran parte de la cooperativa porque no 
las dejaban ir a los viajes, por ejemplo, o cuando había 
que participar en eventos, los maridos se oponían 
porque pensaban que iban a buscar novio o provocaría 
infidelidades. Esto llevó a que mujeres de la cooperativa 
se retiraran por presión de sus maridos.
 
Gladys Huanca: También por presión de la iglesia 
evangélica, principalmente. Porque hay muchos 
pueblos originarios que habitan el altiplano que 
pertenecen a la iglesia. Y la práctica del tejido, las 
danzas, se ha perdido. 

Vivian Gavilán: Por ejemplo, en la primera década de 
incursión de la iglesia evangélica pentecostal afirmaba 
que la iconografía presente en las fajas representaba 
al demonio. Fueron explícitos en declarar que esos 
elementos eran parte del “pasado indio” y que no se 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR136 CATÁLOGO 137136 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

podían seguir reproduciendo. Entonces uno se da 
cuenta de estas estructuras de dominación colonial, 
donde se desvaloriza y se subalterna esta tradición tan 
importante para la vida en el altiplano.
  
Lucrecia Conget: Muchas gracias por sus 
exposiciones. Ya tenemos algunas preguntas de los 
asistentes. Una de ellas es: si el concepto de artesanías 
—al ser impuesto por la cultura occidental— está mal 
empleado, entonces ¿cómo deberíamos llamarlo? 
¿saberes, ciencia, manifestación cultural? ¿cuál sería el 
concepto más idóneo para abordar estas temáticas?
 
Vivian Gavilán: En el contexto actual, en los últimos 
30 años, se ha entendido cómo se han subalternizado 
los conocimientos de los pueblos indígenas, y se 
plantea como una necesidad el poner esta cuestión al 
centro del debate. Lo que llamamos descolonización 
es el debate de la ciencia abierta, la democratización 
de los conocimientos y el respeto de los derechos 
de los pueblos indígenas, etc. Decimos saberes. Pero 
dentro de la tradición decolonialista hablamos de 
epistemologías indígenas. Entonces, en este caso 
deberíamos denominar a la textilería andina o de las 
comunidades aymara/quechua del sur andino como 
práctica tecnológica y científica. No sé cómo llamarlo 
porque me gustaría darle un nombre en aymara 
también, para que diga, por ejemplo, yatiri que es 
yatiña del verbo yatir, de conocer o saber, y es sabio. 
En las comunidades colonizadas aymara existe un rol 
que es el yatiri, el que sana o el sabio que nos enseña 
cómo mejorar la vida. No está aplicada para la textilería. 
Debiera aplicarse también para lo que se hace en
 la textilería.  

Mi respuesta, en concreto, es que las propias tejedoras 
tienen que plantearlo. Yo, como acompañante, doy 
mi crítica a la dominación, al racismo que está muy 
enraizado en la antropología, y con esto quiero plantear 
el problema. Yo también soy crítica al concepto 
de arte rupestre de mis colegas en arqueología, 
porque el concepto de arte es reciente en la vida 
de la humanidad. Todo lo marca la modernización 

137CATÁLOGO

europea. Entonces, soy muy crítica al provincialismo 
europeo, porque Europa es una provincia y quieren 
universalizar su propia tradición cultural, invisibilizando 
las otras tradiciones. Yo les digo a mis colegas en 
arqueología, por favor, eliminen ese concepto de arte 
rupestre, porque no corresponde a lo que hacen, 
que es interpretar tecnologías y religiosidades de las 
comunidades prehispánicas. En ese tiempo los que 
produjeron ese tipo de prácticas de registro no se 
dividían entre arte o religión, ni siquiera Europa, previo a 
la modernidad lo hacía.  A la persona que pregunta creo 
que es una tarea pendiente para todas y todos.  

Gladys Huanca: Yo creo que después de todos los 
años que han pasado, nosotras como tejedoras no 
hemos sido capaces de reunirnos en torno a esta 
pregunta, y decir qué es lo que queremos o cómo 
queremos llamarnos. No solamente ser parte de un 
todo que es la artesanía, porque ese concepto engloba 
todo, pero nosotros no somos un todo. O sea, tenemos 
muchas cosas en común, pero la textilería es nuestro 
lenguaje de la vida. Los tejidos tradicionales son un 
lenguaje de lo que uno tiene en ese momento o lo que 
está pasando, de lo que quieres a futuro también, y 
todo eso va registrado en una llijlla.  

Así como dice Vivian, es una tarea pendiente, que de 
alguna forma en estos años, en donde la competencia 
y la forma que nos ha impuesto, ha sido todo disperso. 
En este momento no hay ninguna organización que 
nos reúna como el Kantati. Hoy cada una trabaja en su 
espacio en grupos pequeños y todas divididas según 
institución que nos colabora, como, por ejemplo, 
SERCOTEC, ARTESANÍA UC, entre otras.  
 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR138 CATÁLOGO 139139CATÁLOGO

Manos que crean, voces que transforman
M E S A  1 :  A R P I L L E R A S  C O M O  M E TO D O LO G Í A  M U LT I D I S C I P L I N A R  PA R A  L A  E D U C A C I Ó N

Aída Moreno: Durante la dictadura, una gran cantidad 
de hombres quedaron sin trabajo por el cierre de las 
empresas, por la persecución también. En el caso mío, 
el padre de mi hijo fue sindicalista, por lo tanto, fue 
perseguido y nos allanaron. En ese momento tan crítico, 
las mujeres estábamos con las manos vacías, los hijos 
se estaban desnutriendo, no había comida. Por lo tanto, 
la iglesia, a través de la Vicaría de la Solidaridad, nos 
mandó a un equipo de profesionales, entre ellas a Gloria 
Torres —que es una persona fundamental en el tema de 
la arpillera— y Valentina Bone, que fue nuestra maestra. 

Se buscaron mil formas para poder alimentar a las 
familias. En eso surge la olla común. Luego de la 
olla común llega este maravilloso arte a nuestras 
organizaciones. No era que alguien iba casa por casa 
dándole la oportunidad a las mujeres, sino que eran las 
propias mujeres  las que se organizaron —a través de 
la iglesia, en ollas comunes, en grupo de cesantes, en 
huertos familiares, en una infinidad de formas— para 
poder buscar la subsistencia. 

Cuando llega Valentina con la posibilidad de que 
nosotras podamos aprender este oficio, fue muy lindo, 
porque el primer día pensábamos que íbamos a coser 
inmediatamente, que era como tomar un par de palillos. 
Pero era como mirarnos, mirarnos a cada uno de 

nosotras y poder entender que la arpillera es un arte. No 
necesitábamos ser universitarias. Podíamos nosotras 
como madres, como pobladoras, como mujeres que 
estábamos enfrentando a aquella situación, plasmar 
en estas telas, que en esos años eran los sacos de 
harina. Entonces, trabajábamos en el saco de harina 
Recogíamos de distintos lugares en donde hacían 
costuras las sobras que quedaban, o tomábamos la 
ropa de nuestros hijos que ya estaba en desuso, muy 
en desuso. Con esas telas hacíamos nuestro trabajo.

Aquí hay un ejemplo de las arpilleras que hacíamos 
en dictadura. Se puede ver que el tema que nosotras 
plasmábamos en aquellos años no se diferencia mucho 
de lo que mostramos hoy día: estamos pidiendo no 
más muertes, justicia y no hay trabajo (respecto a la 
dictadura). Por ello a mí me ha perseguido el deseo de 
poder traspasar este aprendizaje a la juventud.

Una de estas experiencias fue cuando a un colegio 
para trabajar con niños de séptimo. No ha sido 
fácil. Porque, como todos sabemos, los niños en 
la actualidad no tienen interés en estas prácticas 
artesanales. Lo más importante es poder ver de qué 
manera podemos traspasar esto a los niños. Yo trabajo 
siempre con la metodología de la educación popular. 
Sin tanta estructura, conversando mucho con ellos. 

Aida Moreno Reyes, Arpillerista histórica de la Población Huamachuco, Renca, RM.

Daniela Cobos Villalobos, Dra. en Didáctica de la Educación Artística de la U. de Valladolid.

Moderador: Sebastián Hinojosa Rodríguez, Mediador cultural de Fundación Artesanías de Chile.

21 de octubre de 2024

Aída Moreno bordando una arpillera
8 de junio de 2024 
Casa Velasco. Fundación Artesanías de Chile



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR140 CATÁLOGO 141140 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

Haciendo este proceso, nos dimos cuenta de que los 
jóvenes no sabían que en la esquina de su colegio 
existía una capilla. Entonces, trabajamos con una 
arpillera donde se muestran de todos los servicios que 
hay en la comunidad. Con ella, les preguntamos a los 
jóvenes qué sabían ellos de su población: si sabían si 
existían capillas, CESFAM, jardines infantiles, Casa El 
Cerro (centro de salud mental), un liceo, entre otros. 
Este ejercicio, para nosotras como adultas, fue una 
ganancia, ya que los jóvenes por lo menos pudieron 
aprender que en su comunidad existían y existen 
servicios. El medio de la arpillera creo que estotalmente 
necesario, y hay que luchar para que esta tecnología, 
este aprendizaje, pueda llegar a los colegios.

Sebastián Hinojosa: Gracias Aída por su historia, por 
su relato. Tomándome de lo que usted comentaba, sería 
interesante poder abordar esta visión sobre la arpillera 
desde distintas disciplinas. Porque, obviamente, la 
arpillera está relacionada con la memoria histórica y 
también con esta técnica vinculada al arte, con una 
expresión afectiva: hay muchas emociones dentro del 
trabajo de la arpillera y, por supuesto, es muy desafiante 
de cualquier manera, pero nos interesaría saber 
también cómo son estas metodologías con las cuales 
se puede implementar este trabajo y conocer algún 
tipo de resultado. Daniela ¿cómo ha sido la experiencia 
dentro del aula?
                                                               	
Daniela Cobos: Primero, agradezco la invitación para 
contar cómo, desde otro territorio, se está hoy día 
reivindicando el valor histórico que tiene la arpillera.
En mi caso particular, yo era niña para cuando pasaron 
los hechos que la señora Aída relata. Sin embargo, mi 
vínculo con la arpillera partió más bien por intuición y 
por las cosas que empecé a ver en la calle más que en 
la escuela. Yo no aprendí de la arpillera en el colegio, 
no aprendí de la arpillera en mi formación universitaria. 
Sin embargo, la arpillera es un testimonio que no 
se puede invisibilizar en ningún espacio educativo, 
especialmente, en la escuela —como el proyecto que 
está implementando la señora Aída—, y sobre todo 
porque es parte de nuestra memoria histórica que 

también relata hechos usando otras herramientas, 
usando otras estrategias, otras técnicas, pero que son 
relatos que merecen ocupar un lugar protagónico en la 
educación formal.

Mi vínculo con la arpillera formalmente partió gracias 
a mi querida colega Megan Reimann que está 
aquí presente. Ella es una investigadora inglesa, 
neozelandesa, y me invitó a participar en un proyecto 
en donde, desde distintas disciplinas, abordamos lo 
que significaba ser migrantes en Chile. Nos estuvimos 
vinculando durante el año 2022 con migrantes 
colombianas que viven en una toma hasta el día de 
hoy, en un cerro de Antofagasta. La idea era que, en 
conjunto, en nuestro rol de investigadoras, lográramos 
utilizar la herramienta, la técnica, la sensibilidad de la 
arpillera, para que ellas también comunicaran lo que a 
través de la palabra muchas veces no se puede decir: lo 
comunicaran a través de la arpillera. Entonces, a partir 
de esa experiencia, nos dimos cuenta que lo que relata 
la señora Aída tenía mucho en común con lo que estas 
mujeres estaban viviendo desde hacía mucho tiempo, 
y que las hizo llegar a Chile en las condiciones que 
ustedes se pueden imaginar; situaciones irregulares, 
mucho dolor, mucha violencia, muerte, violencia 
intrafamiliar, etc. Y este proyecto a mí me permitió, 
como artista textil, vincularme con la arpillera pero de 
una forma distinta a la que yo hubiera deseado. A mí, en 
la universidad, no me enseñaron lo que era la arpillera, 
a mí me enseñaron el arte textil más tradicional. Y la 
arpillera en este caso nos permitió generar un vínculo 
con hermosas mujeres, con las cuales expusimos en el 
Centro Cultural La Moneda el año pasado. Este vínculo 
no es solamente técnico —porque yo, a través también 
de mi facilidad con el arte textil, les permití reconocer 
esta técnica que para ellas era desconocida—, sino que 
además nos transformamos en amigas. Entonces, ahí 
también nos dimos cuenta que la arpillera no solamente 
cumple una función comunicativa o terapéutica, sino 
que también nos reúne y nos permite dialogar: nos 
permite como mujeres conocer. 

141CATÁLOGO

También he tenido la posibilidad de realizar distintos 
talleres de arte textil vinculado a la arpillera. En este 
caso estuve un tiempo trabajando con las arpilleristas 
del archipiélago (de Chiloé) que, al igual que la señora 
Aída, son mujeres que desde la década de los ‘70s 
vienen trabajando la arpillera con un método que 
no solamente les permite recibir dinero a través de 
su trabajo sino que, también, reunirse a compartir 
relatos sobre un contexto en donde se violaron 
sistemáticamente los derechos humanos.

Aquí también hicimos un taller de arpillera, pero desde 
otro territorio, que fue un taller que realizamos para 
mujeres cuidadoras de la Teletón. Ellas, si bien no 
fueron víctimas de violación de los derechos humanos 
en dictadura, son mujeres que día a día viven su 
propio calvario y así lo relataban ellas. Ellas no tienen 
vida. Todo lo dan por sus hijos, por sus nietos que 
viven en algún tipo de situación de discapacidad. 
Entonces, nosotras quisimos darles un espacio donde 
comunicaran lo que ellas viven al cuidar a personas que 
requieren un apoyo permanente. Les dimos el espacio 
para que dejaran de ser cuidadoras y “fueran mujeres 
nuevamente”;  se sintieran lindas, se sintieran valiosas y 
nos contaran lo que vivían. Fue una experiencia donde 
la arpillera, nuevamente, fue la protagonista, pero con 
otros mensajes, con otras historias.

También tuvimos la oportunidad de conocer a Roberta 
Bacic, que para quien no la conoce, es una chilena 
que reside en Irlanda, y es quien se ha encargado 
de recolectar arpilleras que andan circulando por el 
mundo, como decía la señora Aída. En Europa hay 
mucho chileno que conserva estas obras, y Roberta ha 
hecho un trabajo maravilloso, protegiéndolas, porque, 
de hecho, hay arpilleras que requieren de un cuidado 
especial de temperatura porque son telas también 
que se van deteriorando con el tiempo. Tuvimos la 
oportunidad de conocerla, de reconocer su trabajo, 
que es un trabajo muchas veces silencioso pero que 
pone en valor este oficio.

¿De qué manera esto se transformó en una metodología 
educativa? Intuitivamente se me ocurrió incorporar 
a escolares, a partir no solamente de reconocer a la 
arpillera como parte del patrimonio, sino que, también, 
con el hacer. La señora Aída tiene razón, es difícil 
incorporar procesos técnicos que son lentos con niños 
y niñas que están muy acostumbrados a lo inmediato; 
mucha tecnología, digitalización. La manualidad no es 
reconocida como parte del proceso de aprendizaje, 
imprescindible, especialmente para las artes.

Entonces, ¿cuál fue uno de los objetivos de aprendizaje 
que yo me he planteado tanto para incorporar a 
la arpillera en la escuela en la formación de los 
estudiantes, como en proyectos también de difusión 
en espacios no formales? Primero, que esto es un 
testimonio imprescindible de reconocer: la arpillera 
en su momento no era reconocida como artesanía 
tradicional, era una artesanía disidente. 

Si ustedes revisan lo que era la artesanía en los años 
‘70s, la arpillera no figura como parte de la artesanía 
tradicional, figura como un acto político marginal, 
como un acto político que no responde a los requisitos 
técnicos que en esa época se manifestaban como 
tradicionales, como parte de lo reconocible, pero 
desde mi punto de vista creo que sí lo es. Yo la defino 
como una artesanía disidente (a la arpillera), pero que 
el año pasado ya fue reconocida como patrimonio, 
y creo que es momento también de, no solamente, 
denominarla como artesanía, sino que es arte. Para 
mí, particularmente, como licenciada en artes, esa 
división que existe entre arte y artesanía tiene muros 
porosos. Hay muchos artistas visuales que estudian 
en la universidad que recurren a la artesanía para sus 
trabajos, y hay personas que trabajan la artesanía con 
componentes que vienen de las artes tradicionales. Por 
lo tanto, ahí también tenemos una distancia que cada 
día se ha ido disolviendo gracias a que personas como 
la señora Aída, personas como yo y ustedes, estamos 
también rompiendo esos límites que, desde mi punto de 
vista, ya no tienen relevancia alguna.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR142 CATÁLOGO 143142 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

También la educación patrimonial, la que se imparte 
en las escuelas, se imparte desde la historia o desde 
educación cívica, desde otros territorios y las artes. 
Somos responsables de enseñar a los niños y niñas 
qué es la educación patrimonial, no solamente con una 
base teórica —que es necesaria para contextualizar 
los hechos—, sino que también a través de un 
procedimiento manual. No existe una educación 
patrimonial artística si no se explora en primera 
persona. De lo contrario, se transforma en teoría que al 
día siguiente se olvida. Entonces, también uno de los 
objetivos que estoy intencionando con mis estudiantes 
que están acá presentes, es que el profesor y profesora 
tienen que plantearse como obligación llevar el 
patrimonio, llevar la artesanía o arte al aula. Así como 
enseñan a multiplicar o enseñan a leer, la comunicación 
a través de la arpillera es importante fortalecerla.

Finalmente, lo que a nosotras nos ocurrió con Megan 
en Antofagasta habla acerca de lo generosa que es la 
arpillera. La arpillera es una técnica muy sensible, muy 
abierta, muy comunitaria, que la puede implementar 
una persona que tiene interés por ella, que puede partir 
desde cero. Me ha tocado enseñarles a mujeres a hacer 
la arpillera, y en dos minutos ya dominan la técnica. 
Se trata también de un proceso de sensibilización en 
relación a lo que nos ocurrió: si no tenemos memoria 
histórica no tenemos cuerpo, no tenemos tejido, no 
tenemos un entramado social que nos reúna y creo que, 
también, este tipo de técnicas artísticas nos permiten 
no olvidar y  darnos cuenta de que podemos enseñar 
nuestra memoria histórica a través de técnicas 
no tradicionales.

Sebastián Hinojosa: Sólo para complementar lo 
que decía Daniela, dentro de la exposición sobre 
la conmemoración de los 50 años del golpe, surgió 
también una actividad bajo ese mismo sentido de 
evocar esta colectividad que tiene la arpillera. Porque, 
como patrimonio cultural inmaterial, la arpillera toma 
esta relevancia comunitaria: son grupos de mujeres 
populares. Eso es una característica bien importante. 
Me quedo con tu relato con relación a que cualquier 

persona podría hacerlo. Y ahí, por ejemplo, la actividad 
que se planteó dentro del espacio de la Fundación acá 
en el Centro Cultural La Moneda, que invita a las y los 
visitantes a construir una arpillera comunitaria, logró 
establecer vínculos intergeneracionales. Cualquier 
persona podía experimentar esta técnica sin tener 
conocimientos previos. También puede haber, por 
ejemplo, una persona mayor que le enseñaba a una 
persona más joven y, obviamente, había este traspaso 
de conocimiento que contiene la arpillera y que está 
vinculado a su memoria histórica y al valor simbólico 
que tiene en la actualidad. Porque como decía Daniela, 
la arpillera se relaciona a temas de denuncias o temas 
de expresiones que hoy en día se quieren visibilizar.

Me parece relevante preguntarles: ¿por qué creen 
que es importante trabajar la memoria y los derechos 
humanos a través de esta metodología como 
la arpillera?

Aída Moreno: Para nosotras —y digo nosotras, porque 
en la Casa de la Mujer (en Huamachuco) fue la arpillera 
la que realmente dio esta apertura a invitar a las 
mujeres a aprender—, era tanto el miedo que la arpillera 
se veía rebelde o provocativa: nos encontrábamos 
denunciando cosas. Entonces, las señoras tenían 
mucho miedo, decían: “No, no quiero nada de política”. 
Nosotras las decíamos que solamente íbamos a 
hacer un “bordadito”. Pero en el fondo, cuando 
comenzábamos estas sesiones, era conversar primero, 
preguntándonos cómo estábamos cada una en las 
casas o qué pasaba con nosotras. La gente contaba 
“es que no tengo agua en mi casa y vengo de allá 
con los tiestos para buscar agua”, o “me cortaron la 
luz. Estaba colgándome”. En fin, todos esos temas 
los compartimos entre todas, y quedaba la “embarrá” 
porque empezábamos a llorar, porque era compartir lo 
que estábamos viviendo. Y luego, al invitarlas a dibujar 
lo que querían plasmar, por supuesto, ellas mostraban 
una política de denuncia, totalmente fuerte. Y eso es 
lo que pasa con la arpillera: más que nada se trate de 
reflexionar sobre cómo estamos cada una. Más que 
coser bonito, o hacer un dibujo lindo, lo principal era 

143CATÁLOGO

conversar sobre cómo nos sentíamos: ¿qué pasa 
con nosotras? ¿qué pasa con los jóvenes? ¿qué les 
ofrecemos? Para nosotras es importantes el poder 
darle valor a la memoria que tiene la arpillera, porque 
va hablando de distintos temas. Una arpillera siempre 
te va a demandar algo; te está mostrando lo que está 
pasando en nuestro entorno. La arpillera con las crisis 
que hemos vividos en los últimos años, su práctica se 
está multiplicando en estos momentos. Sobre todo 
con la conmemoración de los 50 años del golpe de 
Estado. La arpillera va a estar más vigente que nunca, 
con nuestra aspiración de llevarla a las juventudes. Es 
necesario y urgente.

Sebastián Hinojosa: Muchas gracias Aída. Es súper 
importante el carácter territorial desde el cual aborda la 
arpillera, porque, por supuesto, son distintas realidades 
y experiencias. Y el rol que cumple la arpillera ahí es 
poder visibilizar todo lo que ocurre en los distintos 
territorios. Daniela ¿podrás entregarnos tu visión 
respecto a la memoria?

Daniela Cobos: Primero, si pensamos en el concepto 
de memoria, desde lo que es el desarrollo humano 
¿Qué significa la memoria? La memoria son hechos 
que ocurrieron en tu vida, que permanecen y que, por 
alguna razón, no desaparecen y que afloran cuando 
escuchas, a lo mejor, alguna canción, cuando sientes 
un aroma, cuando ves algún objeto, o a una persona. 
Con la memoria histórica ocurre lo mismo; la memoria 
histórica, para no olvidarse, tiene que ejercitarse. Si la 
memoria (histórica) la dejamos en un libro o en un PDF 
¿quién la va a revisar? Nadie y no va a salir nunca. Y el 
hecho que nosotros revitalicemos hechos históricos a 
través de un trabajo de memoria de nuestro país, es el 
mismo ejercicio que uno hace con su propia memoria: 
pensar de manera constante lo que uno ha vivido. En 
este caso en particular, es un ejercicio de construcción 
de memorias. 

Este ejercicio lo realizamos en un colegio de la comuna 
de Ñuñoa (Región Metropolitana). Invitamos a 70 niños 
a bordar sobre arpillera (esta técnica utilizada por 

Violeta Parra) con la intención de revitalizar el bordado, 
revitalizar lo que es la arpillera, para que en el caso 
de ellos, esto se transforme en una memoria de sus 
vidas, para que ellos también consideren el trabajo 
artesanal y el bordado como parte de un proceso, 
no solamente personal, sino que de un proceso de 
reconocimiento de su territorio, de la narrativa de 
su territorio. Y nos pasó una anécdota en este taller, 
porque los colegios municipales hoy en día albergan 
a una cantidad de niños chilenos pero que son hijos 
de migrantes. Y lo más lindo acá, fue darnos cuenta 
que los niños migrantes sabían bordar increíble, y 
quienes no bordaban eran los niños chilenos hijos de 
chilenos. Entonces, ahí nos cuestionamos que nosotros 
tenemos una oferta de tradiciones artesanales a nivel 
latinoamericano que aún se siguen trabajado con niños 
y niñas. ¿Qué es lo que está pasando en Chile que no 
lo estamos haciendo, y que tienen que llegar niños 
de otros países a enseñarnos, que, efectivamente, la 
artesanía o las técnicas manuales perfectamente un 
niño de quinto básico lo puede desarrollar? O sea, 
ahí está también, por ejemplo, lo que decía la señora 
Aída respecto a que los niños “no están ni ahí”, yo 
creo que sí lo están. Lo que sucede es que “no están 
ni ahí” involucra una familia, involucra a un grupo que 
no ha estado pendiente de transmitir este lenguaje 
artístico. Un niño de quinto básico “no están ni ahí” 
no por naturaleza propia, sino porque a ese niño le 
inculcaron que hay cosas importantes, entre las cuales 
no está esto. Pero es una responsabilidad no tan sólo 
de la escuela, es una responsabilidad de la familia, y 
es una responsabilidad del territorio. Por eso yo valoro 
lo que se hace en estos espacios no formales, que es 
revitalizar la memoria a través de las artesanías.

Y, también, por otro lado, hice un proyecto de taller de 
arpillera con estudiantes de Pedagogía en Educación 
Básica con mención en Artes de la Universidad de 
Chile, con un proyecto que nos ganamos el año pasado 
(2023) por la conmemoración de los 50 años del golpe 
de Estado. Este proyecto yo lo presenté en un congreso 
en Buenos Aires (Argentina) y quedaron fascinados. 
No solamente por la técnica —porque ellos también 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR144 CATÁLOGO 145

 

144 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

tienen sus propias artesanías—, sino porque se puede 
trabajar con estudiantes universitarios. El proyecto 
que hicimos con mis estudiantes fue maravilloso, y el 
relato, viene de chicos y chicas que tienen 21 años, 
por lo tanto, ni siquiera vivieron en dictadura. Ellos 
nacieron en democracia. Lo que ellos reconocen como 
hechos históricos, lo conocen a través de la literatura, 
lo conocen a través de una clase de historia. Pero 
como yo intencioné el trabajo de la arpillera de una 
manera sensible y, no solamente desde una manera 
técnica, es que ellos, a través de la arpillera, relataron 
sus temores como futuros profesores. Y ese vínculo, 
ese temor, esa angustia, se materializó a través de lo 
que ustedes pueden ver (muestra de arpilleras). Yo 
tengo muchos estudiantes de regiones. Entonces, 
ellos por medio de estos relatos narran cómo desde un 
pueblo, de una zona que no era en Santiago, llegaban 
a la ciudad con mucho temor a estudiar pedagogía. 
Y este trabajo también fue expuesto. Era la primera 
vez que generaban una producción artística y que la 
pudieron exponer al público. En uno de los trabajos 
se hicieron pizarrones, se hicieron con el uniforme 
de profesor. Ahí podemos ver a uno en tren que viajó 
hacia la Región Metropolitana. También hacían alusión 
a cómo podrían estar haciendo clases. Acá, además, 
hay un componente técnico, estético. Yo tengo una 
formación profesional, soy profesora de artes, por lo 
tanto, las composiciones responden a criterios de 
color, a criterios de organización de los objetos, lo cual, 
para mí también es valioso, porque ellos se apropian 
de la técnica para después enseñarla en el colegio; 
son profesores de arte. Entonces, hay que enseñar 
la técnica de manera respetuosa, y el respeto de la 
técnica, también, se da por enseñarla respondiendo a 
los requerimientos artísticos que ellos como profesores 
de arte tienen que valorar. Pero, así mismo, también, 
como ustedes pueden ver, hay una narrativa explícita 
de lo que para ellos significa ser profesor. Lo expusimos 
en la Biblioteca Central de la Facultad de Filosofía de 
la Universidad de Chile y, tal fue el impacto de este 
trabajo, que nos pidieron este trabajo para un lugar más 
grande, que es la Plataforma Cultural de la Universidad 
—un edificio moderno que está por avenida Grecia 

(Ñuñoa). Y ahí nos pidieron exponerlo porque todos 
quedaron súper interesados sobre cómo se estaba 
trabajando la arpillera en el contexto universitario. 
Este trabajo lo definí como un acto de rebeldía en 
contra de las pedagogías tradicionales. Yo creo que 
soy una “artivista”, y qué significa ser una “artivista”: 
tú puedes tener formación artística tradicional, pero 
también desplazarte un poco de lo que es la academia. 
Yo trabajo en la academia, reconozco mi formación 
profesional y, también, mi labor hoy en día es trabajar 
en la universidad, pero no por eso no voy a tener una 
actitud crítica frente a cómo hoy día se enseña. Creo 
que se enseña de una manera muy académica, muy 
memorística y muy poco vinculada a las emociones y 
biografías personales. Esta es una herramienta que se 
puede trabajar considerando las narrativas personales, 
teniendo un respeto académico, teniendo una 
estructura. También es un espacio de encuentro y de 
participación cultural. Los alumnos agradecen mucho 
cuando se establecen espacios de diálogo. A mí no me 
gusta la estructura de una sala de clases tradicional, me 
genera mucha preocupación cómo el cuerpo tampoco 
participa en la educación. 

Y también, en lo que me gustaría hacer énfasis, para 
quienes van a ser futuros profesores o educadores: 
la arpillera, insisto, es una técnica muy generosa, 
entonces no teman a implementarla. Porque si a mí, 
desde un espacio súper rígido, que es la universidad, 
me ha funcionado, creo que en espacios más sensibles 
y más abiertos, como en el caso de la señora Aída, 
funciona con mayor fluidez. Es un tema de memoria, 
de respeto de la narrativa personal de cada uno, pero 
que también responde a la necesidad de trabajarlo de 
una forma más abierta y no tan academicista como se 
entiende muchas veces la educación.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR146 CATÁLOGO 147

 

147CATÁLOGO

M E S A  2 :  K I T  D I D Á CT I C O  2 0 2 3. 

L A  M E M O R I A  E N  T U S  M A N O S .  ¡ D E S C U B R I E N D O  L A  L A N I G R A F Í A !

Fabián Sandoval: Muchas gracias a todas y todos 
por participar de este encuentro. Como bien dice el 
título, hoy queremos contar un poco sobre los “kits 
didáctico” que la Fundación realiza. Ellos se hacen 
en co-creación con las y los artesanos. En particular, 
vamos a tratar la experiencia de lo que fue el Kit del año 
2023, que se hizo junto Héctor Vega Risso —artesano 
que fue prisionero político en dictadura—, quien en 
ese cautiverio, en sus propias palabras, se convirtió 
en artesano por las circunstancias. En ese contexto él 
conoció el oficio de la lanigrafía. Este oficio, en simples 
palabras, consiste en hacer un dibujo o una imagen 
pegando una lana al lado de la otra.

Para dar un poco de contexto, el kit Didáctico lo 
realiza la Fundación desde el año 2020, esto a raíz de 
la pandemia. En ese momento, toda la programación 
cultural se vió afectada debido a las cuarentenas. Es 
ahí cuando la Fundación busca, de igual forma, poder 
llegar a los públicos con su misión institucional; que 
es difundir, promover y conservar las artesanías. Es 
por eso que se crea este Kit. En ese año se alcanzó a 
beneficiar a más de 2200 personas. Este es un material 
pedagógico que entrega contenido relacionado a un 
oficio para estudiantes que se encuentran en diversas 
escuelas rurales. Además, este material es parte del 
programa educativo que tiene el área de Culturas de 
la Fundación, su nombre es Artesanía Activa, el cual 
tiene dos focos: el primero, relacionado a los talleres 

que realizamos en compañía de las y los artesanos en 
la sala de clases. Nosotros nos dirigimos a escuelas de 
la Región Metropolitana o, también, a otras regiones 
del país, junto a artesanas y artesanos locales a realizar 
talleres. Pero en ocasiones no podemos llegar, es ahí, 
en donde el kit didáctico viene a suplir esa necesidad 
y, sobre todo, apuntando a las y los estudiantes que se 
encuentran en escuelas más apartadas. 

Como les mencionaba anteriormente, en el año 2023 
trabajamos con Héctor Vega y beneficiamos a más 
de 989 estudiantes de escuelas rurales. Este material 
fue enviado a seis regiones distintas, entre ellas 
las regiones de Antofagasta, Los Ríos, Los Lagos, 
Metropolitana, Maule y Valparaíso. Es por eso que acá 
nos acompañan hoy parte de las docentes y escuelas 
que se beneficiaron, como el caso de la Escuela de 
Laguna Verde (Región de Valparaíso), junto a otras 
seis escuelas de la misma región. Este fue un trabajo 
que realizamos en colaboración con la SEREMI del 
Ministerio de Educación y con el Departamento 
Provincial de Educación de Valparaíso. 

El kit contiene en su interior distintos materiales para el 
desarrollo de las actividades, pero también agrega un 
material dedicado a las y los docentes, que es la Ruta 
Pedagógica, la cual es una guía de contenidos para 
el docente, en donde pueden encontrar información 
clara para a la realización del taller, como por ejemplo, 

Héctor Vega Risso, Artesano. Ex-prisionero político Cárcel Pública de Valparaíso.

Libertad Cáceres Cerda, Profesora generalista de Educación Básica. Universidad de Playa Ancha.

Carmen Zapata Lancucheo, Educadora tradicional mapuche y tallerista.

Moderador: Fabián Sandoval Repetto, Encargado de Didácticas Fundación Artesanías de Chile. 

21 de octubre de 2024

Héctor Vega Risso, presentando sus obras para video del kit didáctico 2023: “La memoria en tus manos”.



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR148 CATÁLOGO 149148 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

contenido relacionado a los conceptos de Artesanía, 
al oficio de la Lanigrafía, Memoria Histórica, entre 
otros más. A todo lo anterior, ademásm se suma el 
envío de videos en donde, por ejemplo, el artesano 
presenta el oficio que realiza, dando una introducción 
y demostración del taller que las y los estudiantes 
deberán realizar con los materiales del kit. 

Ese es a grandes rasgos el contexto relacionado 
a la gestión del Kit, pero nos gustaría conocer la 
experiencia de ustedes. Le parece Héctor que nos 
pueda compartir un poco sobre su trabajo en el kit.

Héctor Vega: Antes de contarles de cómo llegué 
hasta acá, me gustaría hacerles un pequeño resumen. 
Nosotros, muchos hombres y mujeres, en tiempos 
de dictadura —en mi caso, yo tenía 13 años cuando 
comencé a militar en el año 1973, antes del golpe de 
Estado—, nos dedicamos a luchar contra la dictadura; 
a hacer resistencia a la dictadura. En ese contexto, es 
que yo, en el año 1986, caigo detenido en Peñablanca 
(comuna de Villa Alemana, región de Valparaíso) y, 
habiendo pasado la tortura, la C.N.I. y todo lo demas, 
llego a la Cárcel de Valparaíso, en donde empezamos 
a trabajar la artesanía. En general no era solamente la 
lanigrafía, había cuatro áreas: la lanigrafia, el cuero, 
la badana, el hueso, guayacán, entre otras. Y ahí era 
opcional lo que queríamos trabajar de forma personal, 
pero la lana era obligatoria. Todos debíamos trabajar 
la lana, porque era la forma de sustentarnos como 
presos políticos. 

Hacíamos un trabajo a la semana, que también lo 
hacíamos en el saco de la arpillera con la misma 
técnica, pegando la lana, y eso se lo vendíamos a la 
Vicaría de la Solidaridad. Con eso ganábamos algo de 
dinero para alimentarnos. Además, también hacíamos 
nuestros propios trabajos para venderlos de forma 
personal, porque teníamos que sustentar a nuestras 
familias. Yo ya tenía tres hijos en ese momento, por lo 
tanto, había que producir para poder ayudar a la familia. 
Y también, por intermedio de amigos o de conocidos, 
vendíamos al extranjero. Vendíamos mucho. 

Para mí, aprender este oficio no fue fácil. De hecho, en 
ese contexto, yo tenía 26 años y venía de un hogar muy 
machista. Por lo cual, con las manos era poco lo que 
hacíamos. Pero tuve que aprender y de a poco me fue 
gustando. Hasta que de a poco nos dimos cuenta que 
de esto no podíamos vivir, era poco lo que se ganaba. 
Pero en 2020, en plena pandemia, tuve que recurrir 
nuevamente a estas técnicas de lanigrafía. Comencé 
de a poco a vender mis cuadros y, para el año 2022, por 
intermedio de la UNAR (Unión Nacional de Artesanas 
y Artesanos de Chile) llegué a Fundación Artesanías 
de Chile, justamente, a un conversatorio realizado 
en la Plaza de la Constitución. Desde ese momento 
empezamos a hacer talleres en distintos lugares y, ya 
desde el año 2023, comenzamos a hacer el trabajo del 
Kit. Para mí, en lo personal, fue un trabajo súper lindo 
e interesante. Teníamos algunas preocupaciones por 
cómo se iba a aplicar el trabajo con las y los niños más 
pequeños, pero la respuesta ha sido muy positiva. 
Nos han llegado ejemplos de trabajos que son, 
realmente, maravillosos. 

Esta experiencia fue súper importante, porque, como 
se mencionó anteriormente, fueron entregados 989 
kits. Por lo tanto, 989 jóvenes se enteraron que en Chile 
hubo presas y presos políticos. Entonces, en términos 
de lo que significa la memoria, la lanigrafía ha sido un 
vehículo súper importante. Ha sido importante, porque, 
tal como mencionaba Aída hace un momento, hay 
que dar a conocer lo que ocurrió en dictadura, ya que 
muchos jóvenes desconocen esa historia. Eso es lo 
más relevante de esta experiencia, que las personas 
vayan aprendiendo de lo que ocurrió en este país.  

Fabián Sandoval: Muchas gracias Héctor por su 
experiencia. También nos gustaría conocer cómo fue 
este trabajo en la implementación del kit en Laguna 
Verde, si es que nos pueden comentar.
 
Libertad Cáceres: Primero, me gustaría contextualizar 
la escuela en donde nosotras trabajamos. Esta se 
encuentra ubicada en un sector de Valparaíso. Es 
una zona rural, por lo tanto, tiene mucha naturaleza. 

149CATÁLOGO

Pero, también, existen problemáticas ambientales en 
distintos lugares. Además, nuestra escuela se compone 
de sellos que se fueron generando de acuerdo a la 
necesidad que tuvo la población. Estos sellos están 
relacionados a las artes, deporte, interculturalidad y 
medio ambiente. Esos son nuestros cuatro ejes que 
trabajamos con nuestros estudiantes. Fue en ese 
contexto, relacionado al sello de las artes, que llegó 
Fundación Artesanías de Chile a trabajar el oficio de la 
lanigrafía enlazada en los derechos humanos. 

Nuestro propósito como docentes, independiente 
de estos ejes, es que las y los estudiantes sean 
personas integrales. Esto tiene que ver con el respeto, 
principalmente, por los derechos humanos y, también, 
tiene que ver con la solidaridad y los valores que 
les entregamos.
 
Dentro de ese contexto, nosotros estuvimos trabajando 
con estudiantes de segundo ciclo. Ellas y ellos fueron 
quienes trabajaron esta artesanía. En un momento, no 
entendían por qué el kit tenía una paloma. Entonces, 
es ahí cuando uno explica todo el contexto, les 
explicamos que la paloma fue un símbolo de paz, y 
que tiene que ver también con todo lo que sucedió en 
dictadura. Por ejemplo, la masacre, los asesinatos en 
Chile. Con eso, los estudiantes lograron comprender la 
historia desde otra forma, desde otro punto de vista. 

Encuentro que fue positivo, porque más allá de 
que nosotros podamos explicarles a las nuevas 
generaciones el contexto de los derechos humanos, 
lo que pasó acá en Chile, más allá del currículum de 
un libro de historia —que por supuesto a nivel nacional 
a veces nos encontramos que el currículum está al 
debe de lo que debería ser como un contenido—, esta 
instancia nos sirve para que podamos también tener 
un diálogo con los estudiantes. Porque, finalmente, 
como comentaban que es fome en cierto sentido, 
estar ahí como solamente comentando los hechos o 
historias y que los estudiantes a lo mejor no puedan 
participar. Entonces, dentro de esta instancia, cuando 
van trabajando en la artesanía, van también teniendo 

preguntas. Y siempre tienen muchas dudas, porque no 
se lo explican en las casas o no se lo explican en otros 
espacios. Hoy día los docentes somos los indicados 
para poder comentar la historia.
 
Yo, por ejemplo, les decía a los estudiantes: es tan 
cercana la historia que esto pasó en mi familia y me 
decían ¿en serio tía que esto sucedió? y ¿le sucedió a 
su abuelo? Les comentaba que muchas otras familias 
fueron víctimas. Los estudiantes quedan pensando, 
reflexionando y realizan muchas preguntas. Entonces, 
en el quehacer pedagógico tienen que existir 
didácticas para poder conocer la historia y, además, 
potenciar el tema de los derechos humanos, sobre todo 
en este contexto.  

Cuando estamos con los estudiantes en estas 
conversaciones, ellos siempre piensan que la violencia 
en cierta parte es buena. Entonces, ahí entra la reflexión 
y la orientación que tenemos que hacer los profesores 
en torno a que la historia la estamos conociendo 
para que no sea repetida, sobre todo la historia que 
tenemos como Chile. Todo lo que ha sucedido, y 
además que la historia puede ser cíclica. Yo les decía a 
los estudiantes que los derechos humanos se tienden 
sólo a relacionar con el golpe de Estado, pero ¿qué 
pasó en el estallido social? ¿Se siguen respetando los 
derechos humanos? Entonces, desde la conversación, 
desde el conocimiento que uno le puede entregar a 
los estudiantes de los hechos que están sucediendo 
hoy día, se puede dar a entender, como comentaban 
anteriormente, que esto ha pasado mucho tiempo 
atrás, pero sigue sucediendo violación a los derechos 
humanos. Y en ese sentido los estudiantes hacen esa 
reflexión, tienen esa capacidad también de tener 
una opinión.

Hace poco, estaba mencionando también que se 
cerraban las puertas, por decirlo así, en algunos 
establecimientos. Claramente que, como estábamos 
conversando ahí con mi compañero, una escuela es 
una institución, pero a la vez trabajan personas que 
tienen una idea. En el caso de Laguna Verde, todos los 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR150 CATÁLOGO 151150 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR

profesores tenemos una conciencia, una conciencia de 
clase, de decir que finalmente todo lo que hacemos es 
para que el estudiante tenga conciencia, que sea crítico 
con todo lo que pueda pasar en una sociedad.

Y claramente que este tipo de artesanía, de didáctica, 
sirve mucho. Porque tiene que ser algo transversal, 
puede ser en la historia, en la asignatura de orientación, 
se puede dar de muchas formas, pero yo creo que 
cuando es manual, creo que es la forma más adecuada 
de poder mostrar la historia. Y además es muy atractivo, 
porque es una terapia, sobre todo para la salud mental 
de los estudiantes que hoy día necesitan espacios de 
expresión. Entonces, nosotros les damos ese espacio, 
aparte del espacio que tenemos ahí —porque también 
todo el proyecto educativo que se ha generado es 
en base a los estudiantes y que sea una educación 
integral, y además validar lo que es la educación 
pública. Entonces, todo ese elemento nos da para 
poder realizar actividades como estas, transformarlas y 
que además queden en el tiempo.

Entonces, también tiene que ver ahí con el 
conocimiento desde la verdad, la verdad de la historia 
de Chile. Así que eso ha sido como una experiencia 
muy gratificante y creo que esto va a ser un impacto. 
Ya está teniendo impacto en los estudiantes, y que a 
través del tiempo se va a mantener. Empezaron con 
las palomitas, ahora estamos haciendo otro tipo de 
formato, cuadros, en donde acá mi compañera y yo 
estamos juntos en el taller.  También comentamos 
el tema de los derechos de los pueblos originarios. 
Entonces, toda esa es una clase más. Porque a veces 
dicen, no, en la otra escuela no nos sirve, porque al 
final no están dentro de la sala de clases. Entonces, 
yo creo que la escuela en particular rompió con ese 
sistema. Y estamos como súper orgullosos porque a 
veces cuando uno viene, a veces conversamos con 
mi compañero acá, con Daniel, y claro, uno no ve 
lo que hace el día a día, pero cuando sale, nota los 
comentarios positivos y nos impresiona.

Fabián Sandoval: Como para ir ya cerrando un poco la 
conversación, me gustaría también saber la experiencia 
de usted, Carmen, sobre todo entendiendo desde 
el punto de vista de la multiculturalidad. Si bien el kit 
no se enfoca directamente en eso, no quiere decir 
que no lo podamos abordar, porque en la dictadura 
también hubo, por ejemplo, pueblos indígenas, 
familiares, prisioneros políticos, artesanos que se vieron 
afectados, y me gustaría saber un poco cómo fue la 
experiencia de usted al tratar este contenido con las y 
los estudiantes.

Carmen Zapata: Como bien lo dice, tratando de 
volver a la memoria, no debemos olvidar lo que pasó 
en un tiempo tan difícil para la gente que no podía 
defenderse de esta dictadura. Porque si bien es cierto, 
nosotros como pueblo Mapuche, esta represión viene 
desde tiempos ancestrales. Cuando nuestro pueblo 
empezó a ser perseguido para poder apropiarse de 
todo el territorio. De hecho lo lograron, hicieron pactos, 
alianzas, tratados, también se violaron los tratados, 
también llegaron al extremo sur de Chile. Tanto así que 
esa libertad que tenía el pueblo empezó a reducirse y 
nos dejaron en reducciones. En el lugar donde yo vivo 
estamos rodeados de fundos, de forestales. Entonces, 
la lucha ha sido constante para el pueblo Mapuche y, 
por ejemplo, mi papá también fue perseguido político. 
Tal vez no llegó a que lo encarcelaran, pero él fue 
muchas veces violentado cuando carabineros iban 
a los campos. Era un lugar muy rural, donde allá no 
llegaban los vehículos, pero ellos llegaban a caballo y lo 
arrastraban junto con los familiares y las personas de la 
comunidad. Entonces igual de una u otra manera había 
un nexo, cuando llega la Fundación y nos presenta el 
Kit, uno empieza a recordar por qué uno trata estos 
temas, o sea, por lo menos, yo en esa área de la 
persecución política, yo lo tengo en pauta, pero cuando 
él hace las preguntas relacionadas al tema, yo haciendo 
el ejercicio de memoria recordaba que mi papá pasó 
por esa misma etapa. 

Actualmente, acá nuestra bandera de lucha es la 
integración y la lucha con las comunidades. Cuando 

151CATÁLOGO

yo llegué a este sector, era en el área de la educación. 
Pero la pregunta que nos hacemos es cómo poder 
llegar y sensibilizar a las comunidades cuando nos han 
golpeado la cara con la puerta por prejuzgarnos como 
somos personas conflictivas. Por ejemplo, llega el año 
nuevo Mapuche y todos se acordaban que existía la 
comunidad Mapuche y nos llamaban para conmemorar 
el We Tripantu, entonces se empezó a folclorizar. Pero 
esa instancia nosotros la utilizamos para sensibilizar, 
por ejemplo, que nuestra investidura no era como un 
disfraz sino que era nuestra forma ornamentar nuestro 
cuerpo. Y de esa forma empezamos a trabajar cuando 
inició el proyecto PID y yo empecé a trabajar en 
diferentes escuelas y, entre ellas, en Laguna Verde.

En el caso de la Lanigrafía, también hemos hecho esa 
actividad, esa fusión, porque es transversal. Donde han 
trabajado los lukutuwe, han trabajado todo lo que es la 
iconografía mapuche, sus significados a través de las 
palomas, se hicieron muchas palomas. En la exposición 
de la Feria Científica también se expusieron todos los 
trabajos de artes, estaban todos los talleres expuestos, 
y había muchas palomas. 

Este trabajo tiene un valor super importante, ya que 
gracias a su retroalimentación, nos hemos dado 
cuenta de todas las actividades que tenemos en la 
escuela. Cada año tenemos una exposición, en la del 
año pasado realizamos 32 talleres, el de lanigrafía fue 
uno de ellos. Hay un sin fin de formas de trabajar la 
educación integral. 

Fabián Sandoval: Muchas gracias Carmen. Para cerrar 
esta conversación dejo una pregunta abierta ¿cuáles 
creen que son los aprendizajes que se pueden obtener 
de la aplicación del kit?

Héctor Vega: Bueno, yo creo que el ejercicio de este 
taller ha significado ser una terapia para los niños y 
niñas. Han podido desarrollar el arte que ellos quieran 
y, además, van conociendo la historia del país. Ese 
aprendizaje ha sido muy significativo como objetivo del 
kit, es decir, mil niños y sus familias se enteraron de la 
situación de las presas y presos políticos. 

Libertad Cáceres: Muchas gracias por la invitación, 
y esperamos que todas estas experiencias se vayan 
replicando en todos los espacios. 



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR152 CATÁLOGO 153152 PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR 153CATÁLOGO



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR154 CATÁLOGO 155

Trabajo en Arpillera Comunitaria con 
establecimiento educacional
Espacio Taller Fundación Artesanías de Chile
2024

Arpillera 
comunitaria

Entre septiembre de 2023 y diciembre 
de 2024, realizamos un ejercicio de 
reflexión junto a visitantes y estudiantes de 
establecimientos educacionales. El ejercicio 
consistió en generar una arpillera comunitaria 
en la que cada persona podía plasmar una 
propuesta para la pregunta: 

¿Cómo podemos avanzar en justicia y 
equidad social?

Aproximadamente 1.500 personas 
participaron de esta arpillera, que llegó a 
tener más de 200 metros de largo.   



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR156 CATÁLOGO 157



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR158 CATÁLOGO 159

Arpillera Comunitaria en Palacio de la Moneda
Día de los Patrimonios de Niños, Niñas y Adolescentes

Noviembre, 2024



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR160 CATÁLOGO 161



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR162 CATÁLOGO 163¿Dónde están?
Marcelo Montecino
Fondo Marcelo Montecino Slaugther
MMDH



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR164 CATÁLOGO 165

AGRADECIMIENTOS

Esta exposición fue posible gracias a la colaboración y compromiso de diversas instituciones 
y personas.

Testimoniantes y personas colaboradoras:  
Alicia Cáceres, Leonila Chávez, Pablo Gutiérrez, Gladys Huanca,  
Ana Llao, Juan Painecura, Héctor Vega, Iris Villarroel, Margarita Zaldívar.

Museo de la Memoria y los Derechos Humanos y sus equipos de Colecciones 
e Investigación  y Educación.

Fundación Artesanías de Chile y sus equipos de Culturas, Diseño, Comunicaciones, 
Comercial, Desarrollo e Innovación Social y Administración; así como también su Directorio, 
Comité Asesor y proveedores externos.

BIBLIOGRAFÍA

CÁCERES, A. & REYES, J. (2008) Historia hecha con las manos. 
Nosotros los artesanos y las Ferias de Artesanía del Siglo XX. 
Santiago: CNCA

CÁCERES, A. & REYES, J (2017) Artesanía urbana en Chile. 
Santiago: MINCAP

GAVILÁN, V. (1985) Mujer Aymara y Producción Textil. 
El Altiplano de Tarapacá. Santiago: Ediciones CEM-PEMCI

MORENO ALISTE, C. (1984) La artesanía urbano marginal. 
Santiago: CENECA PEMCI-CEM



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR166 CATÁLOGO 167



PERSISTIR, DIGNIFICAR Y TRANSFORMAR168

Persistir, Dignificar y Transformar


